APQUIEFLAGO

iLlosofico

METAFISICA

Ronai Rocha, Mapas e calendarios no coragao da metafisica

Arquipélago
05 Mai 2025 — 9 min read

O animal digiana e os sistemas de substituicédo; os déiticos

[Republicagio autorizada de texto originalmente publicado no Substack do autor, dedicado 2

apresentagio de reflexoes para o livro O animal digiana.

Na utltima newsletter, eu disse que o Peter Strawson incluiu os calenddrios e os mapas como temas

relevantes na metafisica. Ele faz isso em Individuos — um ensaio de metafisica descritiva. Hi uma


https://arquipelago.fi/tag/metafisica/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/
https://ronai.substack.com/p/mapas-e-calendarios-no-coracao-da?ref=arquipelago.fi
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/

boa tradugio desse livro, feita pelo Plinio Junqueira Smith. O tema aparece logo no comego do
livro, quando Strawson trata de explicar uma coisa muito bdsica: como ¢é que identificamos
particulares, como pessoas ou coisas. Ele comeca lembrando os casos nos quais nds precisamos
apenas apontar para aquilo que queremos identificar e assim fazemos uma localizagio direta ou
demonstradora da coisa ou da pessoa. Mas hd os casos nos quais a coisa que queremos identificar
ndo ¢ algo presente aos nossos sentidos: ela estd distante de nés, no tempo ou no espago, ou em
ambos. Para fazer a identifica¢do das coisas que ndo estdo em nossa situagio de percepgio, diz ele,
precisamos nos sofisticar um pouco: precisamos de mapas e calenddrios. Ele chama isso de “um
sistema de relagdes espaciais e temporais”, uma espécie de pano de fundo sempre disponivel, uma
“armagio”, na tradugio do Plinio, para “background”. Nesses sistemas, cada coisa ocupa uma
posi¢io e se relaciona de forma tnica com as demais. Gragas a isso a identificagio de coisas
particulares nio fica reduzida a ser simplesmente “relativa a um relato”. Ao ser posicionada em
um sistema de relagdes espagotemporais, a coisa pode ser referida objetivamente,
independentemente deste ou daquele relato, dentro da “armagio”.

2.

Strawson diz isso: “Quando nos tornamos sofisticados, sistematizamos a armagio com
calenddrios, mapas, sistemas de coordenadas”, e constituimos uma “comunidade de experiéncias e
de fontes de instrugio” que funciona como a base de nossas operagdes com a realidade. Aqui me
ocorreu a pergunta: quando foi que nos tornamos sofisticados? Busquei alguma literatura sobre a
histéria da cartografia e a resposta é essa: 0 uso de mapas se confunde com a evolugio humana. Hd
vestigios deles tdo antigos quanto as inscri¢des e desenhos nos mais antigos ossos e cavernas. Ou
seja, os primitivos ja eram sofisticados. Descobri também que o velho e bom Sécrates também
gostava de mapas. Aristéfanes, em As Nuvens, descreve o passeio do malandro Estrepsfades na
Academia, o Pensatdrio. Ao entrar no recinto, Estrepsiades pergunta ao seu guia o que sao alguns
objetos pendurados nas paredes. Ali estio instrumentos ligados 4 astronomia, & geometria e
mapas. “Olha aqui um mapa do mundo. Vés? Aqui é Atenas”, diz o discipulo. “O qué? Eu nio
acredito, nio estou vendo os juizes sentados no tribunal!”; retruca o visitante, que segue se
queixando que ndo vé ali os amigos dele, e que os territérios distantes parecem estar perto demais.
Ou seja, ndo apenas os mapas eram objetos da Academia, mas jd havia na época o humor
filoséfico sobre as regras de projegdo e representagio, consagrado em textos como o de Borges,

sobre o rigor da ciéncia.


https://amzn.to/4k2y0rV?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4k2y0rV?ref=arquipelago.fi

Outra razio do meu interesse pelos mapas como “artefatos epistémicos” é que eles exemplificam o
que os filésofos chamam de “pensamento analégico”. Essa expressio é ambigua, me apresso a
dizer, pois a tradi¢io filoséfica estuda as formas de “raciocinio por analogia”, ou do “pensamento
analdgico” materializado em sentengas, na linguagem natural. E preciso distinguir esse uso de
<« o » .

pensamento analégico” daquele que usamos para ler mapas, diagramas, etc. Os mapas, nesse
sentido, parecem preceder a linguagem escrita e os sistemas de numeragio. O mapa pode ser
apenas mental, pois fazemos mapeamentos cognitivos do espago ou usamos marcas e inscri¢oes
para indicar caminhos. Um dos desafios do digiana ¢ estudar essa diferenga, entre o “pensamento
analdgico” (no sentido de mapas e diagramas, no qual a base da cogni¢io ¢ iconica), e o
“pensamento analdgico” no sentido filoséfico tradicional, no qual a cognigio ¢ de tipo sentencial,

simbdlica.

Nio sei dizer se o Strawson foi pioneiro nisso de instalar os “sistemas espagotemporais”,
calenddrios e mapas, no coragio da metafisica. Tugendhat prestou crédito a ele, mas Strawson nio
cita ninguém nesse tema. E a “sofisticagio” pode ser compreendida como a resposta para essa
pergunta: como ¢ que conseguimos fazer referéncias objetivas a coisas que estdo fora do alcance de
nossos sentidos? Hd outros nomes para essa caracteristica da linguagem humana, como
“representagdes desacopladas (ou dissociadas)”, e “deslocamento”. O que importa nesse ponto ¢ a
gente se maravilhar um pouco com esse fendmeno que pode passar desapercebido: falamos
objetivamente ndo apenas das coisas que estio ao alcance de nossos sentidos, mas também
daquelas distantes de nds, no tempo ou no espago. Nas aulas de filosofia da linguagem eu
perguntava aos estudantes como ¢ que eles explicavam isso, e a resposta, eventualmente, era essa:
“Basta usar os verbos nos tempos adequados e indicar os lugares por meio dos seu nomes ”. Ficava
a sensa¢io de que falar de mapas e calenddrios era trazer para a aula de filosofia uns temas
menores. Afinal, essas coisas eram, acima de tudo, simples convengdes humanas, como poderiam

ter alguma dignidade metafisica?

A filosofia, desde a metade do século passado, parece ter incorporado esse tema do Peter
Strawson, a armagio, o pano de fundo, o background de experiéncias, sistemas espagotemporais, a
comunidade de experiéncias e instrugdes. Individuos é da metade dos anos 1950. Um pouco

antes, o tema foi tratado por Wittgenstein nas anotagdes que tomaram o nome de Sobre a



Certeza. Wittgenstein trata ali, centralmente, do que chamou de Hintergrund, uma expressio que

» <«

vem sendo traduzida como “quadro de referéncias herdado”, “pano de fundo”. Ele faz variagoes:
“mitologia”, “proposi¢des rigidas”, “que nio questionamos”, etc. Ele fala também sobre o nosso
pertencimento a uma “comunidade” constituida pela ciéncia e pela educagio que partilhamos. Os

membros dela ndo questionam (salvo ocasional desastre) que a Terra ¢ redonda, por exemplo.

6.

Pierre Bourdieu ofereceu uma versio socioldgica do “background” retomando e ampliando a
nogio aristotélica de “hdbito”. O “habitus”, como ele diz , ¢ o conjunto difuso dos aprendizados,
na maior parte deles implicitos, que fazemos ao longo da vida, e que, por assim dizer, organizam as
grandes linhas de nossa vida. O “habitus” é o social que nos atravessa e organiza. O tema surge na
obra dele nos anos 1970. Um pouco depois surge uma nova versio filoséfica, na obra de John
Searle, Intencionalidade (1983). Na versio brasileira a escolha dos tradutores foi a de no traduzir
“background”, que ¢ o titulo do quinto capitulo. Ele voltou ao tema em The Construction of’
Social Reality. Ele discute o background para melhor explicar o conceito de intencionalidade, e
distingue dois tipos: o “background de base”, que inclui o conjunto de capacidades que
reconhecemos, sem discutir, em todos os seres humanos, em virtude de nossa infraestrutura
biolégica, e que constituem a base do que somos, como humanos. E hd o “background local”,

restrito as praticas culturais, sociais etc, que partilhamos paroquialmente.
7.

Correndo por fora do mainstream filoséfico, a “armagio”, ou uma versio dela, foi um tema
muito caro & Michael Polanyi. Em 1966 ele publicou um livro, The Tacit Dimension, que, a meu
juizo, faz parte dessa pequena lista. Por virias razdes que nio vou discutir aqui, Polanyi é uma
espécie de outsider na epistemologia contemporinea e o impacto de seu conceito principal, “a
gente sabe muito mais do que consegue dizer”, nio atingiu as grandes veias da epistemologia
contemporinea, demasiadamente centrada nos tépicos tradicionais (percepgio, memoria,
testemunho etc.). Ele ocupou-se com o que seria um 4mbito pré-légico do conhecimento
humano, “as rafzes corporais de todo o pensamento”, uma espécie de conhecimento prético,
implicito, ndo verbal. O lema dele pegou, “sabemos mais do que conseguimos dizer”, mas ficou
mais ou menos nisso. Polanyi nio se alinhava ao positivismo, nio flertava com os oxfordianos e

ndo era mais um europeu. Ficou meio esquecido pela epistemologia dominante.



Uma exposi¢io desses “mecanismos de identificagio espagotemporal”, como eu j4 antecipei, foi
feita por Tugendhat na Ligdo 25 do Licées Introdutdrias a Filosofia Analitica da Linguagem. O
titulo é “O mecanismo de identifica¢io espagotemporal e a constitui¢do da referéncia a objetos”.
O tema ¢ complicado. Eu jd comentei que um dos argumentos em favor de certos relativismos e
subjetivismos é que tudo que ¢ dito por um ser humano ¢ sempre dito por um “eu”, em um
“aqui” e um “agora”. Ora, ¢ verdade que essas expressdes sdo vazias, nenhuma delas se refere a
alguém, a algum lugar ou a algum tempo, e parece dbvio que é preciso uma explicagio para o fato
delas ganharem alguma objetividade. Imagine alguém dentro de um barco, no meio do Oceano
Atlantico. Fernando de Magalhies, por exemplo. Ele contempla a imensiddo do mar. Como ele faz
para dizer onde, precisamente, o quanto ele estd longe da Espanha, o quanto ele estd perto da

América?

A capacidade do Fernando de Magalhies para fazer referéncia a um lugar que estd fora do alcance
de sua percep¢io imediata depende daquilo que pode também ser chamado de “sistemas de
objetividade”. Esses sistemas estio baseados na capacidade que temos de ver o mundo como um
certo tipo de totalidade que nio se confunde com a gente; da mesma forma que o “eu” ¢
possibilitado pela relagio com o “tu”, podemos dizer que elaboramos capacidades bdsicas de
representagao objetiva mediante a criagao de artefatos cognitivos que conectam O NOSSO eu com
um sistema de referéncia que nio se confunde com o nosso espago subjetivo de percepgio. O que
o Fernando de Magalhies tem que fazer é conectar-se com esse sistema, por meio de bussolas,
sextantes, Sol e as estrelas. Nao hd um mapa do mar, digamos. Ali ¢ tudo a mesma imensidio de

dgua para todos os lados.
10.

Os primeiros navegadores europeus, na busca de outras terras, tinham um grande problema. Eles
conseguiam determinar o lugar onde estavam navegando de duas formas. A primeira nio ajudava
muito, bastava nio se afastar muito do litoral da Africa, por exemplo. O método relevante, usado
para a determinagio da latitude, recorria a observagio da estrela polar, que era considerado como
o polo do firmamento. O 4ngulo anotado indicava a latitude. J4 a longitude era um problema
mais complicado. Assim que a proa do navio apontava para o oeste (ou leste), a tinica medida
razodvel era seguir em linha reta até o “terra 4 vista”, pois no havia um método objetivo para

determinar o quanto o navio havia se afastado do ponto de partida. O aqui era sempre a mesma



imensiddo. A determinagio da longitude somente foi resolvida, no século XVIII, quando
surgiram os primeiros relégios navais e as tabelas matemdticas do movimento da Lua. Fernando de
Magalhies, e todos os demais, tinham que engatar o “eu, aqui e agora” a dispositivos e coisas
estiveis: estrelas, Sol, Lua, relégios. E usar, para esse engate, outros dispositivos: bussolas,

sextantes, mapas.

11.

O resumo ¢ assim: o “eu”, um pronome vazio, funciona em dois modos bdsicos: neutro e drive,
desengatado e engatado, embreado ou desembreado. Essa metifora da embreagem, acho eu,
funcionava bem nas aulas de filosofia da linguagem. Até porque ela nio ¢ minha. Quem usa essa
expressdo, “embrear” ou “desembrear”, no sentido que estou usando, sio os linguistas. Forcando
muito a barra, seria possivel dizer que estamos na posi¢io do “neutro” quando falamos sobre
coisas que estdo na situagio de percepgio. O engate do “eu” acontece quando ele ¢ plugado em
um desses “sistemas de objetividade”. Ou seja, quando ele é posicionado dentro de um sistema de
coordenadas que nio se confunde com ele, no qual ele ¢ apenas um ponto dentro de um sistema

e referéncias. Ou seja, o “eu” se engata, como diz o Tugendhat, em um “sistema de substituicio”.
de referéncias. O ngat mo diz o Tugendhat, em um “sistema de substitui
12.

Tudo isso estd muito rude e simplificado demais. Nas aulas eu dava o exemplo do sujeito que
chega no armazém e vé uma placa que diz: “Fiado s6 amanha”. Ele, tolo que ¢, vai embora e volta
no dia seguinte, pedindo fiado. O dono do bolicho aponta para a placa. Eu, aqui, agora, ontem,
amanhi sio signos vazios, neutros. Eles s6 se “enchem” quando sio substituidos por algum
sistema de coordenadas: mapas e calenddrios, por exemplo, que por sua vez se ancoram em coisas
durdveis: rios e montanhas, eventos memordveis. Greenwich poderia estar em muitos outros
lugares, a Terra é redonda. J4 a Estrela Polar... E nessa toada que vai surgindo uma nio relatividade
em relagdo a situagdo de fala. A gente concorda em convencionar alguns pontos-zero e trabalha a

partir dali.
13.

Na vida cotidiana, os sistemas de substitui¢io mais evidentes sio aqueles vinculados ao tempo — o
calenddrio gregoriano, a hora oficial — e ao espago — as coordenadas geogrdficas e os mapas. Eles
sdo sistemas de identificagio que somente funcionam quando seus criadores e usudrios podem

fazer referéncia a si mesmos localizando-se ou localizando algo no interior do sistema em questio.



Calenddrios e mapas sio tecnologias de debreagem do eu; sio, por assim dizer, tecnologias
espirituais que fazem o engate entre o sistema egocéntrico ¢ o sistema de objetividades. No
vocabuldrio do digiana, acho que poderia dizer, recuperando uma expressio que surgiu nos anos
1950, que sdo mdquinas analdgicas cuja finalidade ¢ digitalizar a nossa experiéncia do espago e do
tempo. Mas isso fica para a préxima newsletter. Esta aqui jd esti demasiadamente longa,

complicada e pouco clara.

Ronai Rocha ¢ professor de filosofia (aposentado) da Universidade Federal de Santa Maria. Suas

reflexdes podem ser encontradas no Animal Digiana (plataforma Substack) e em diversos livros:

Ensino de filosofia e curriculo. Ed. UFSM, 2015.

Quando ninguém educa: questionando Paulo Freire. Ed. Contexto, 2017.
Escola partida: ética e politica na sala de aula. Ed. Contexto, 2020.
Filosotia da educagio. Ed. Contexto, 2022.

O animal digiana: um recall de filosofia. 2024.

Caminhos e extravios da escola brasileira. Ed. Contexto, 2025.

Arquipélago Filosético, Vol. 1, No. 1 (2025), e-001
ISSN 3086-1136


https://ronai.substack.com/?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4313AiL?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/3RPCjuM?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/3GIKZ3J?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/44XV86C?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/44XV86C?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/44XNnxr?ref=arquipelago.fi

Artigo: Mapas e calenddrios no coragio da metafisica
Autor(es): Ronai Rocha

Data: 05 Mai 2025

Revista: Revista Arquipélago Filoséfico

Volume: 1

Numero: 1

Piginas: ¢-001

ISSN: 3086-1136

@article{ronai-rocha-mapas-e-calendarios-no-coracao-da-metafisica,
author = {Ronai Rocha},
title = {Mapas e calendarios no coragdo da metafisica},
year = {2025},
month = {Mai},
journal = {Revista Arquipélago Filosoéfico},
volume = {1},
number = {1},
pages = {e-001},
issn = {3086-1136},
url = {https://arquipelago.fi/ronai-rocha-mapas-e-calendarios-no-coracao-da-metafisica/}



