
ÉTICA

Philippa Foot, A moralidade como um sistema de imperativos hipotéticos

Arquipélago
21 Dez 2025 — 21 min read

https://arquipelago.fi/tag/etica/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/


Philippa Foot, 1939

Republicação da tradução, por Felipe Taufer e Lucas Dalsotto (UCS), de um texto importante

escrito por Philippa Foot (1920-2010), publicado em 1972 no Philosophical Review. A tradução

https://www.jstor.org/stable/2184328?ref=arquipelago.fi
https://www.jstor.org/stable/2184328?ref=arquipelago.fi


foi originalmente publicada na revista Filosofia Unisinos 23(3) em 2022 e foi ligeiramente

revisada para esta republicação.

Apresentação do texto

por

Felipe Taufer e Lucas Mateus Dalsotto

Universidade de Caxias do Sul

Ao ensejo dos 50 anos da publicação de “Morality as a system of hypothetical imperatives”,

trazemos ao público de língua portuguesa a tradução deste importante clássico da literatura

filosófica. Originalmente, o artigo compôs o terceiro número do octágesimo primeiro volume do

The Philosophical Review, de 1972, e foi republicado sem alterações significativas no compilado

de ensaios de Philippa Foot, Virtues and vices, de 1992. As modificações menores, aqui não

reproduzidas, são a nota de rodapé número 8 e alguns parágrafos adicionados ao fim da última

nota de rodapé. Uma primeira versão do texto foi apresentada e discutida no Center for

Philosophical Exchange no verão de 1971. Intitulada “In defence of the hypothetical imperative”,

essa versão anterior do artigo consistia muito mais em uma consideração crítica dos argumentos

kantianos contra o imperativo hipotético do que uma contribuição própria e original de Foot ao

debate. A versão de 1972, no entanto, não trata apenas das “dificuldades e obscuridades” da

filosofia moral kantiana, mas também apresenta a concepção de Foot acerca da natureza da

moralidade. Por isso, é preciso reconhecer que “Morality as a system of hypothetical imperatives”

auxiliou tanto no processo de renascimento da ética das virtudes no século XX quanto no

fortalecimento da tradição que põe em xeque a suposta categoricidade dos juízos morais.

Tradução

* Os tradutores agradecem aos editores do Philosophical Review e, na pessoa de Diane Grosse, a

Duke University Press, bem como a um parecerista anônimo da Filosofia Unisinos, por suas

valorosas sugestões, e à CAPES pelo apoio financeiro a este trabalho.

https://revistas.unisinos.br/index.php/filosofia/article/view/22858/60749308?ref=arquipelago.fi
https://revistas.unisinos.br/index.php/filosofia/article/view/22858/60749308?ref=arquipelago.fi


Nota introdutória dos tradutores

Em geral, existem duas questões que o texto de Foot suscita. A primeira delas busca questionar o

sentido atribuído por Kant à ideia de imperativo categórico, bem como mostrar as próprias

insuficiências de sua definição dos imperativos hipotéticos. A crítica é que Kant desconsidera a

“heterogeneidade interna” dos enunciados de tipo hipotético e também falha em dar-se conta de

que os conceitos normativos como should, must, ought e have to são empregados de forma não

hipotética também em juízos que não são necessariamente morais. Regras de etiqueta, por

exemplo, podem ter a mesma força vinculante e o mesmo caráter inescapável que juízos morais

supostamente têm. Segundo Foot, isso bastaria para evidenciar o tipo de hedonismo psicológico

aceito por Kant no tratamento das ações não morais. A segunda questão tem a ver com o insight

original de Foot ao dizer que a “inescapabilidade” de juízos morais e regras de etiqueta é fruto de

uma educação sentimental que nos confere a disposição para sentir que devemos obedecer a uma

determinada regra como obrigatória. Poderíamos, então, falar da “inescapabilidade” de qualquer

regra ou juízo normativo sem nos comprometermos com uma explicação metafísica como a do

“fato da razão” kantiano. Basta que consideremos diferentes tipos de finalidade para ações

distintas para que a heterogeneidade interna dos imperativos hipotéticos nos possibilite

compreender que nem todas as ações humanas são autointeressadas.

Entre os principais limites que uma tradução enfrenta, um dos mais marcantes acontece quando

várias expressões da língua traduzida acabam sendo homogeneizadas pelo uso de uma única

palavra na língua dos tradutores. É o que ocorre com o uso amplo e generalizado de ‘dever’ na

língua portuguesa para expressar o que se pode dizer, na língua inglesa, com should, ought, must,

have to e duty. Uma vez que a distinção conceitual desses termos na língua inglesa é a pedra de

toque da argumentação de Foot, decidimos adotar um padrão de tradução para a melhor

compreensão do leitor em língua portuguesa. Should foi traduzido pela forma conjugada ‘deve’,

ought por ‘é recomendado’, duty pelo substantivo ‘dever’, must do por ‘nos é requerido fazer’ e,

por fim, have to do por ‘temos de fazer’, que em português expressa um sentido mais próximo ao

de obrigação. Quando de sua primeira aparição no texto, optamos por deixar o original em inglês

entre parênteses ao lado do termo traduzido. Por exemplo: “o que se deve (should) ou é

recomendado (ought) fazer”, no segundo parágrafo do artigo. Há duas razões para isso. A primeira

é que é possível expor com mais clareza o papel conceitual que esses termos exercem no texto e a

outra é que, muitas vezes, alguns desses termos, como é o caso de must, são empregados por Foot



como não tendo um propósito conceitual específico, mas como parte da própria redação do texto.

Além dessas distinções conceitualmente determinadas, também optamos por traduzir required de

forma padronizada por “exigido”. Pareceu-nos que essa opção tornaria o texto mais próximo da

argumentação de Foot, segundo a qual há uma inescapabilidade em contextos não morais.

A moralidade como um sistema de imperativos hipotéticos

Tradução por Felipe Taufer e Lucas Mateus Dalsotto; revisão por João Carlos Brum Torres

Existem muitas dificuldades e obscuridades na filosofia moral de Kant, e poucos moralistas

contemporâneos tentarão defendê-la de todas; a maioria, por exemplo, concorda em rejeitar a

derivação kantiana dos deveres da mera forma da lei expressa em termos de uma vontade

legisladora universal. Não obstante, geralmente se assume, mesmo por aqueles que não poderiam

nem sonhar em ser chamados de seus seguidores, que Kant estabeleceu algo para além de qualquer

dúvida – notadamente, a necessidade de distinguir juízos morais de imperativos hipotéticos. A

ideia de que juízos morais não possam ser imperativos hipotéticos parece ter se tornado uma

verdade inquestionável. Argumentarei aqui que esse não é o caso.

Ao discutir minuciosamente um conceito tão kantiano quanto o de imperativo hipotético, seria

natural começar perguntando o que o próprio Kant quis dizer com esse termo, e pode ser muito

útil falar um pouco da ideia de um imperativo tal como ela aparece nas obras de Kant. Ao escrever

sobre imperativos, Kant parece estar pensando tanto em enunciados sobre o que se deve (should)

ou é recomendado (ought) fazer, quanto em injunções expressas no modo prescritivo. Ele

inclusive descreve como um imperativo a afirmação de que seria “bom fazer ou omitir algo”[1] e

explica que, para uma vontade que “nem sempre faz algo porque lhe é representado que é bom

fazê-lo”, isto possui a força de um comando da razão. Podemos, portanto, pensar os imperativos

de Kant como enunciados, no sentido de que é recomendado fazer algo ou de que seria bom fazê-

lo.

A distinção entre imperativos hipotéticos e categóricos, que desempenha um papel tão

importante na ética de Kant, aparece de uma forma característica nas seguintes passagens da

Fundamentação da metafísica dos costumes:



Da forma como Kant o define, o imperativo hipotético “diz apenas que uma ação é boa de acordo

com algum propósito”, o qual, ele explica, pode ser possível ou real. Entre os imperativos

relacionados a propósitos reais, Kant menciona as regras de prudência, porque acredita que todos

os homens necessariamente desejam sua própria felicidade. Sem nos comprometer com essa visão,

será útil seguir Kant ao classificar como “imperativos hipotéticos” tanto aqueles que dizem a um

homem aquilo que é recomendado que ele faça porque (ou se) quer algo, quanto aqueles que lhe

dizem o que é recomendado que ele faça baseado em seu autointeresse. A opinião popular

concorda com Kant ao insistir na ideia de é requerido de um homem moral que ele aceite a regra

do dever (duty), quaisquer que sejam seus interesses ou desejos.[4]

Dada essa breve descrição da classe de imperativos hipotéticos kantianos, talvez seja útil apontar

para sua heterogeneidade interna. Por vezes, o que um homem deve fazer depende de sua

inclinação imediata, como quando deseja seu café quente e, para tanto, deve esquentar o bule. Em

tantas outras, isso depende de um projeto a longo-prazo, como quando seus sentimentos e

inclinações momentâneas são irrelevantes para o objetivo. Se alguém deseja ser um filósofo

respeitado, deve se levantar todas as manhãs e trabalhar, muito embora, justamente nos

momentos em que deva fazer isso, a ideia de ser um filósofo respeitado não o motive. Contudo, é

verdadeiro dizer que, naquele exato momento, ele deseja ser um filosofo respeitado[5], e que isso

pode ser a base de um imperativo hipotético dependente-de-desejo. Tal como usado na explicação

original do imperativo hipotético, o termo “desejo” tinha o significado de um substituto

Todos os imperativos ordenam ou hipoteticamente ou categoricamente. Os hipotéticos

representam a necessidade prática de uma ação possível como meio de alcançar alguma

outra coisa que alguém deseja (ou que é possível que deseje). O imperativo categórico seria

aquele que nos representasse uma ação que é em si mesma objetivamente necessária, sem

depender de qualquer outro fim.[2]

Se uma ação é boa somente enquanto meio para algum outro fim, o imperativo é

hipotético; mas se ela é representada como boa em si mesma e, por conseguinte, como

necessária em uma vontade em si conforme à razão na qualidade de princípio da vontade,

o imperativo é categórico.[3]



gramaticalmente conveniente para “querer”, e não pretendia implicar o significado de qualquer

inclinação, em oposição a um objetivo ou projeto de longo-prazo. Mesmo a palavra “projeto”,

tomada em sentido estrito, introduz restrições indesejáveis. Se alguém é devotado à sua família, ao

seu país ou a qualquer outra causa, existem certas coisas que ele quer, as quais podem ser a base de

certos imperativos hipotéticos sem que seus projetos ou inclinações sejam exatamente o que está

em questão. Agora, já deve estar claro que imperativos hipotéticos são extremamente diversos;

outra importante distinção é entre os que dizem respeito a um indivíduo e os que dizem respeito a

um grupo. Os desejos dos quais um imperativo hipotético depende podem ser os de um homem,

ou podem ser assumidos como pertencentes a várias pessoas engajadas em alguma espécie de

projeto comum, ou que compartilham objetivos comuns.

Assim, será que Kant está correto em dizer que juízos morais são imperativos categóricos e não

hipotéticos? Pode parecer que esteja, pois encontramos em nossa linguagem dois usos diferentes

de palavras/expressões como “deve” e “é recomendado”, aparentemente correspondendo aos

imperativos hipotéticos e categóricos de Kant, e encontramos os juízos morais compondo o

conjunto dos categóricos. Suponhamos, por exemplo, que tenhamos aconselhado um viajante

dizendo-lhe que deveria tomar um certo trem porque acreditamos que ele está voltando para casa.

Se descobrirmos que decidiu ir para outro lugar, provavelmente iremos retirar o que dissemos: o

“deveria” agora não terá mais o que o sustente e carecerá de fundamento. De modo similar,

precisamos estar preparados para retirar nossa declaração sobre o que alguém deveria fazer se

descobrirmos que a relação correta entre a ação e sua finalidade não se sustenta – que ela ou não é

uma maneira possível de alcançar o que se quer (ou de fazer o que se quer fazer) ou já não se

encontra entre os meios de ação possíveis. Todavia, o uso de “deve” e “é recomendado” em

contextos morais é bem diferente. Quando dizemos que um homem deve fazer algo ao

realizarmos um juízo moral, não precisamos fundamentar o que afirmamos em considerações

sobre seus interesses ou desejos; se nenhuma conexão for encontrada, o “deve” não precisa ser

retirado. Disso se segue que o agente não pode refutar uma afirmação sobre o que, em termos

morais, deve fazer apenas mostrando que determinada ação não o auxilia na realização de seus

interesses ou desejos. Sem tal conexão, o “deve” não fica sem base e carente de fundamento, pois o

fundamento que ele requer é de outro tipo.[6]

Existe, então, uma diferença clara entre os juízos morais e a classe dos “imperativos hipotéticos”

discutidos até agora. Nestes últimos, “deve” é empregado “hipoteticamente” no sentido definido

acima, e se Kant estivesse meramente chamando a atenção para essa variação do uso linguístico,



seu ponto teria sido facilmente provado. Porém, obviamente Kant quer dizer algo além disso; ao

descrever os juízos morais como não hipotéticos – ou seja, como imperativos categóricos –, ele

lhes atribui uma dignidade e necessidade especiais que este uso não pode fornecer. Os filósofos

modernos seguem Kant ao falar, por exemplo, sobre a “exigência incondicional” expressa em

juízos morais. Tais juízos nos dizem o que temos de fazer, sejam quais forem nossos interesses ou

desejos, e é em virtude de sua inescapabilidade que se distinguem dos imperativos hipotéticos.

O problema reside em encontrar provas para essa característica especial dos juízos morais. Se

alguém deixa de ver a lacuna a ser preenchida, será útil chamar sua atenção para o fato de que

encontramos o termo “deve” sendo empregado não hipoteticamente em algumas afirmações não

morais, às quais ninguém atribui a dignidade e a necessidade especiais fornecidas pela descrição

“imperativo categórico”. Por exemplo, encontramos esse uso não hipotético de “deve” em frases

que enunciam regras de etiqueta, tal como a de que um convite feito em terceira pessoa deve ser

respondido em terceira pessoa, em que a regra não deixa de se aplicar a alguém que possua suas

próprias boas razões para ignorar essa bobagem, ou a quem simplesmente não se importa sobre o

que deveria fazer conforme o ponto de vista da etiqueta. Da mesma forma, há um uso não

hipotético de “deve” em contextos nos quais algo como a norma de um clube está em questão. O

secretário do clube, que tiver observado a um associado que ele não deve trazer moças para a área

de fumantes, não dirá: “Desculpe, eu estava errado”, quando informado de que esse membro

deixará de ser sócio no dia seguinte e não se importa com a sua reputação no clube. Na ausência

de conexão com os desejos ou interesses do agente, esse “deve” não fica “sem apoio e carente de

fundamento”, pois requer apenas o respaldo da regra. O uso de “deve” é, portanto, “não

hipotético” no sentido definido.

Disso se segue que se um uso hipotético de “deve” resulta em um imperativo hipotético, e se um

uso não hipotético de “deve” resulta em um imperativo categórico, então enunciados do tipo

“deve” baseados em regras de etiqueta, ou em normas de um clube, são imperativos categóricos.

Uma vez que isso não seria aceito pelos defensores do imperativo categórico em ética, que

insistiriam que esses outros enunciados do tipo “deve” resultam em imperativos hipotéticos, então

eles precisam estar empregando essa expressão em algum outro sentido. Por isso, precisamos

perguntar o que eles têm em mente ao afirmarem que “Você deve responder ... em terceira pessoa”

é um imperativo hipotético. De modo muito genérico, a ideia parece ser a de que alguém pode

razoavelmente perguntar por que qualquer pessoa deve se incomodar sobre o que deve (deve do

ponto de vista da etiqueta) ser feito, e de que tais considerações não mereceriam atenção a menos



que alguma razão lhe seja apresentada. Portanto, embora as pessoas ofereçam como uma razão

para fazer algo o fato de que isso é exigido pela etiqueta, não tomamos essa consideração como, em

si mesma, nos dando uma razão para agir. As considerações de etiqueta não possuem nenhuma

força justificatória automática, e um homem poderia estar certo se negasse que tinha uma razão

para fazer “o que fez”.

Isso parece nos levar ao cerne da questão, pois, em contraste com as considerações de etiqueta,

supõe-se que as considerações morais necessariamente fornecem razões para agir a todos nós. É

claro que a dificuldade está em defender essa proposição, a qual é muito mais repetida do que

explicada. A menos que se diga, implausivelmente, que todas as afirmações do tipo “deve” ou “é

requerido” nos deem razões para agir, o que implicaria abandonar o velho problema da atribuição

de um estatuto categórico especial aos juízos morais, precisamos de uma resposta a respeito do que

torna o “deve” em contextos morais significativamente diferente do “deve” que aparece em

afirmações normativas de outros tipos.[7] Algumas vezes, foram feitas tentativas na direção de

mostrar que há algum tipo de irracionalidade envolvida quando se ignora o “deve” da moralidade:

como quando se diz “Sim, é imoral – e daí?” ou “Não é como convém – mas e daí?” Porém, até

onde sou capaz de ver, todas elas se apoiam em alguma suposição ilegítima, como, por exemplo, a

de pensar que o homem amoral, aquele que concorda que alguma parte de uma determinada

conduta seja imoral, mas não toma conhecimento disso, está inconsistentemente desconsiderando

uma regra de conduta que aceitou; ou ainda a de pensar que é inconsistente desejar que os outros

não façam a si o que se tem o propósito de fazer a eles. O fato é que o homem que rejeita a

moralidade por não ver razão para obedecer a suas regras pode ser condenado por vilania, mas não

por inconsistência. Nem sua ação será, necessariamente, considerada irracional, pois ações

irracionais são aquelas nas quais um homem, de alguma forma, malogra seus próprios propósitos,

tornando o que fora calculado desvantajoso ou frustrando seus próprios fins. A imoralidade não

envolve, necessariamente, esse tipo de coisa.

É óbvio que o caráter normativo de um juízo moral não garante a sua força justificatória. Juízos

morais são normativos, mas também o são os juízos de etiqueta, os enunciados das normas de um

clube e tantos outros. Por que o primeiro tipo de juízo deveria nos dar razões para agir e os outros

não? Em cada um desses casos, há uma lição prévia sobre o modo como o “deve” não hipotético

pode ser empregado. O comportamento é necessariamente exigido e não apenas recomendado;

porém, ainda permanece a questão do porquê devemos fazer o que nos é exigido fazer. É verdade

que regras morais são frequentemente aplicadas de forma mais estrita do que as regras de etiqueta



e nossa relutância em empregar o “deve” não hipotético em casos desse último tipo talvez seja uma

razão de por que pensamos nas regras de etiqueta como imperativos hipotéticos. Haveremos,

então, de dizer que não há nada por trás da ideia de que juízos morais são imperativos categóricos

além do rigor relativo de nossa educação moral? Creio que isso possa ter mais a ver com a questão

do que os defensores do imperativo categórico gostariam de admitir. Porque se considerarmos o

que se diz em sua defesa, podemos ficar confusos até sobre o significado das palavras usadas, a

menos que as conectemos com os sentimentos inculcados por essa educação rigorosa. As pessoas

falam, por exemplo, sobre “a força vinculante” da moralidade, mas não está claro o que isso

significa, a não ser que nos sentimos incapazes de escapar dela. De fato, a “inescapabilidade” das

exigências morais é frequentemente citada quando contrastada com os imperativos hipotéticos.

Costuma-se dizer que ninguém escapa das exigências da ética por possuir ou não interesses ou

desejos particulares. De uma parte, isso apenas reitera o contraste entre o “deve” da moralidade e o

“deve” hipotético e, mais uma vez, coloca a moralidade no mesmo plano da etiqueta. Ambos são

inescapáveis no sentido de que o comportamento não deixa de desrespeitar a moralidade e a

etiqueta por ser o agente indiferente aos propósitos delas e à desaprovação que sofrerá por

desprezá-las. Mas se supõe que a moralidade é inescapável de uma forma que lhe é especial e, no

fundo, isso pode acabar sendo apenas o reflexo do modo como ela é ensinada. Sem dúvidas,

precisamos buscar outras formas de expressar essa ideia de inescapabilidade. Pode-se dizer, por

exemplo, que os juízos morais possuem algum tipo de necessidade, uma vez que nos dizem o que

“nos é requerido fazer” (must do) ou o que “temos de fazer” (have to do), sejam quais forem

nossos interesses e desejos. Novamente, o significado disso é obscuro. Às vezes, quando nos

valemos de tais expressões, estamos nos referindo a compulsões físicas ou mentais. (Um homem

tem de seguir em frente se for puxado por homens fortes e ceder se for torturado além de sua

resistência). Contudo, é apenas na ausência dessas condições que os juízos morais se aplicam.

Outro sentido mais comum dessas palavras é encontrado em frases tais como “Eu peguei um

resfriado forte e tive de ficar de cama”, nas quais uma penalidade por agir de outra forma é

eminente. Não se supõe, contudo, que a necessidade de agir moralmente dependa de tais

penalidades. Outra série de exemplos, não necessariamente relacionados a penalidades, encontra-

se onde há uma aceitação inquestionada de algum projeto ou função, como no caso de uma

enfermeira que nos comunica que tem de realizar as suas rondas em determinados horários, ou

quando dizemos que temos de correr para não perdermos o trem.[8] Mas esses usos também são

irrelevantes no presente contexto, uma vez que a condição de aceitação pode sempre ser revogada.



Sem dúvida, pode-se sugerir que é em algum outro sentido do uso dos termos “ter de” ou “é

requerido” que uma pessoa tem de fazer ou requer-se que ela faça o que a moralidade lhe exige.

Mas por que alguém deveria insistir no fato de que existe um sentido especial quando é tão difícil

dizer o que isso é? Deveríamos supor que aquilo que assumimos como um pensamento confuso

não é, na verdade, pensamento algum, mas apenas o reflexo de nossos sentimentos sobre a

moralidade? Talvez não faça sentido dizer que “temos de” nos submeter à lei moral ou que a

moralidade é “inescapável” em algum sentido especial. Pois, assim como uma pessoa pode sentir

como se estivesse caindo sem acreditar que esteja se movendo para baixo, ela também pode sentir

como se tivesse de fazer o que lhe é moralmente exigido sem acreditar que esteja sob compulsão

física ou psicológica, ou prestes a incorrer em alguma penalidade, caso não aja de tal modo. Se a

palavra “caindo” for usada em um enunciado que relata as sensações de alguém, ninguém pensa

que ela deva ser empregada em um sentido especial. Porém, esse tipo de erro pode estar envolvido

na procura pelo sentido especial em que alguém “tem de” fazer o que a moralidade lhe exige. Não

há dificuldade sobre a ideia de que sentimos que temos de nos comportar moralmente e, dadas as

condições psicológicas de aprendizado do comportamento moral, é natural que tenhamos tais

sentimentos. O que não podemos fazer é citá-los como um argumento em defesa da doutrina do

imperativo categórico. Então, parece que na medida em que a doutrina do imperativo categórico é

sustentada por enunciados acerca do sentido de que a moral é inescapável, ou de que temos de

fazer o que nos é moralmente exigido, é incerto até mesmo se tal doutrina faz sentido.

A conclusão que devemos tirar disso é a de que juízos morais não estão em melhor posição para

serem imperativos categóricos do que os enunciados sobre regras de etiqueta. De fato, as pessoas

podem seguir ou a moralidade ou a etiqueta sem nem mesmo perguntar o porquê deveriam fazer

isso, mas também podem não segui-las. Podem pedir por razões e razoavelmente se recusarem a

segui-las, caso estas não sejam encontradas.

Pode-se mesmo dizer que essa maneira de compreender as considerações morais é totalmente

destrutiva da moralidade, uma vez que ninguém poderia sequer agir moralmente a não ser que

aceitasse tais considerações como sendo, em si mesmas, razões para a ação. Ações que são

verdadeiramente morais devem ser realizadas “por si mesmas”, “porque são certas”, e não em vista

de alguma outra finalidade. Devemos examinar esse argumento com cuidado, pois a doutrina do

imperativo categórico deve muito à sua persuasão.



Há algo a ser dito a respeito da tese de que um homem verdadeiramente moral age “por respeito à

lei moral” ou de que faz o que é moralmente correto porque isso é moralmente correto? O fato de

que tais proposições não sejam prima facie absurdas depende de que o próprio juízo moral diga

respeito tanto às razões de um homem para agir, quanto ao que ele faz. O direito e a etiqueta

somente exigem que certas coisas sejam feitas e outras não, mas ninguém é tido como caridoso se

der esmolas “para ter o louvor dos homens”, e aquele que é honesto apenas porque vale a pena ser

honesto não possui a virtude da honestidade. Tal espécie de consideração foi crucial na formação

da filosofia moral de Kant. Muitas vezes, ele contrasta agir por respeito à lei moral com agir por

um motivo oculto e, mais ainda, pelo interesse próprio. Nas Lições de ética, Kant apresentou o

princípio de dizer a verdade sob um sistema de imperativos hipotéticos como o de não mentir,

caso isso prejudicar alguém. Já na Metafísica dos costumes, afirma que a ética não pode partir dos

fins que um homem propõe a si mesmo, porque que todos esses são “egoístas”.[9] E na Crítica da

razão prática, argumenta explicitamente que, ao agir não por respeito à lei moral, mas por “uma

máxima material”, os homens fazem o que fazem por causa do prazer ou da felicidade.

Na verdade, Kant era um hedonista psicológico em relação a todas as ações, exceto aquelas

realizadas por causa da lei moral, e essa teoria defeituosa da natureza humana foi uma das coisas

que o impediu de perceber que a virtude moral pode ser compatível com a rejeição do imperativo

categórico.

Se deixarmos de lado essa teoria da ação humana e aceitarmos como fins as coisas que parecem ser

fins, o quadro muda. Certamente será permitido que, independentemente das ideias de dever, um

homem possa se importar com o sofrimento dos outros, tendo um senso de identificação com

eles e querendo ajudá-los se puder. Claro que ele deve querer não a reputação de caridoso, nem

mesmo um papel gratificante por ajudar os outros, mas simplesmente o bem deles. Se é com isso

que ele se importa, então ele se comprometerá com o fim próprio da virtude da caridade e não

será possível compará-lo com alguém que age por um motivo oculto (mesmo que seja um motivo

oculto respeitável). Nem será meramente contingente a conformidade de sua ação à regra da

Todos os princípios práticos são, enquanto tais, no seu conjunto de uma e mesma espécie

e incluem-se no princípio geral do amor de si ou da felicidade própria.[10]



caridade. A ação honesta pode acontecer para promover a carreira de um homem; ações caridosas

não acontecem para promover o bem dos outros.

Pode um homem que só aceite imperativos hipotéticos possuir outras virtudes além da caridade?

Ele poderia ser justo ou honesto? Este problema é mais complexo porque não há nenhum fim

relacionado a tais virtudes da mesma forma que o bem dos outros está relacionado à caridade. Mas

que razão poderia haver para nos recusarmos a chamar um homem de justo se este agir com justiça

porque ama a verdade e a liberdade e porque quer que todo homem seja tratado com um mínimo

de respeito? E por que um homem verdadeiramente honesto não deveria agir como tal por causa

do bem que a conduta honesta traz aos homens? Claro, as dificuldades usuais podem ser

suscitadas no raro caso em que nenhum bem é previsto em um ato individual de honestidade.

Porém, mesmo nessa hipótese, não é evidente que os desejos de um homem não possam lhe dar

razões para agir honestamente. Ele quer viver de modo transparente e de boa fé com seus vizinhos;

para ele, mentir e omitir não são a mesma coisa.

Se alguém deseja saber se pode haver um homem verdadeiramente moral que aceite os princípios

morais como regras hipotéticas de conduta, da mesma forma que muitas pessoas aceitam as regras

de etiqueta como regras hipotéticas, então ele precisa considerar o tipo correto de exemplo. Um

homem que exigisse que a moralidade fosse compreendida a partir do autointeresse não seria um

bom candidato, nem o seria qualquer pessoa que se dispusesse a ser caridosa e honesta apenas na

medida em que se sentisse inclinada a isso. Uma causa como a da justiça faz exigências altíssimas,

mas isso não é peculiar à moralidade, e os homens estão preparados para trabalhar em prol de

muitos fins não endossados pela moral. Que estejam preparados para lutar tanto por fins morais

– por exemplo, por liberdade e justiça – depende do fato de serem esses os tipos de fins que

despertam devoção. Para se sacrificar nesse grau por causa da etiqueta, uma pessoa precisaria estar

sob o encanto do enfático “é recomendado”. Dificilmente ela poderia se devotar a comportar-se

como conveniente.

Apesar de tudo o que foi defendido em favor do imperativo hipotético da ética, estou certa de que

muitas pessoas não serão convencidas e argumentarão que ainda falta um elemento essencial à

virtude moral. Essa característica ausente é o reconhecimento de um dever de adotar aqueles fins

que atribuímos ao homem moral. Já dissemos que este efetivamente se importa com os outros e

com causas como a da liberdade e da justiça; e que, por essa razão, aceitará um sistema de

moralidade. Mas e se tal indivíduo nunca tivesse se importado com essas coisas ou se deixasse de se



importar? Não é verdade que lhe é recomendado se importar com elas? Isso é exatamente o que

Kant diria, pois embora algumas vezes ele pareça como se pensasse que a moralidade não diz

respeito a fins, em outras, ele insiste que a adoção de fins, como a felicidade dos outros, é em si

mesma ditada pela moralidade.[11] Como essa proposição deveria ser considerada por um agente

que rejeita todo o debate sobre a força vinculante da lei moral? Ele concordará que um homem

moral tenha fins morais e não possa ser indiferente a questões como sofrimento e injustiça. Além

disso, reconhecerá no enunciado de que é recomendado que nos importemos com essas coisas

uma aplicação correta do “é recomendado” moral não hipotético por meio da qual a sociedade

consegue expressar suas exigências. Contudo, ele não tomará o fato de que lhe é recomendadom

ter determinados fins como uma razão, em si, para adotá-los. Se ele for mesmo um homem moral,

então se importará com tais coisas, mas não “porque lhe é recomendado”. Se for um homem

amoral, ele poderá negar que tenha qualquer razão para se preocupar com essa ou com qualquer

outra exigência moral. É claro que poderá estar enganado e sua vida, assim como a dos demais,

poderá ser arruinada por seu egoísmo. Mas não é isso o que é preconizado por aqueles que

pensam que podem encerrar o assunto com um uso enfático do “é recomendado”. Meu

argumento é o de que eles estão apoiados em uma ilusão, como se estivessem tentando atribuir ao

“é recomendado” moral uma força mágica.[12]

Como eu disse, essa conclusão pode parecer perigosa e subversiva da moralidade. Temos tendência

a entrar em pânico com a ideia de que nós mesmos, ou outras pessoas, podemos parar de nos

importar com as coisas com as quais nos importamos e sentimos que o imperativo categórico nos

oferece algum controle sobre a situação. No entanto, é interessante que o povo de Leningrado não

ficou igualmente impactado com a ideia de que foi apenas o fato contingente de que outros

cidadãos compartilhassem sua lealdade e devoção à cidade o que os separou dos alemães durante

os anos terríveis do cerco. Talvez devêssemos ficar menos preocupados do que estamos com o

medo da deserção da causa moral; talvez devêssemos ter ainda menos razões para temê-la se as

pessoas se unissem e se considerassem voluntárias para lutar pela liberdade e justiça e contra a

desumanidade e opressão. Frequentemente se sente, ainda que obscuramente, que há um

elemento de engano na linha oficial sobre a moralidade. E enquanto alguns foram persuadidos

pelo discurso sobre a autoridade da lei moral, outros se afastaram com uma sensação de

desconfiança.[13]



1. Foundations of the metaphysics of morals, sec. II, trans. by L. W. Beck. ↩︎

2. Ibid. ↩︎

3. Ibid. ↩︎

4. De acordo com a posição esboçada aqui, temos três formas de imperativos hipotéticos “Se

você quer x você deve fazer y”; “Porque você quer x, você deve fazer y”; e “Porque x é de seu

interesse, você deve fazer y”. Para Kant, a terceira formulação está automaticamente incluída

na segunda. ↩︎

5. Dizer que, naquele exato momento, alguém quer ser um filosofo respeitável seria outra

questão. Tal afirmação requereria uma conexão especial entre o desejo e o momento. ↩︎

6. Aqui, estou retornando a algo que afirmei em um artigo anterior (“Moral beliefs”,

Proceedings of the Aristotelian Society, 5.1 (1958-1959): 83-104), no qual achei necessário

mostrar que a virtude precisa beneficiar o agente. Eu acredito que o resto do que foi dito no

artigo pode permanecer sem alterações. ↩︎

7. Dizer que considerações morais são chamadas de razões é apenas uma forma descarada de

ignorar o problema. ↩︎

8. Sou muito grata a Rogers Albritton por chamar minha atenção a este uso interessante dos

termos “ter de” e “é requerido”. ↩︎

9. Pt. II, Introduction, sec. II. ↩︎

10. Immanuel Kant, Critique of Practical Reason, trans. By L. W. Beck, p. 133. ↩︎

11. Ver, por exemplo, The metaphysics of morals, pt.11, sec. 30. ↩︎

12. Ver Anscombe, G. E. M. “Modern moral philosophy”, The Journal of The Royal Institute of

Philosophy, 33 (1958): 1-19. Minha posição é diferente da de Anscombe, mas aprendi muito

com ela. ↩︎

13. Muitas pessoas fizeram comentários úteis na preparação deste artigo, de modo que não

consigo agradecer a todas. A ajuda de Derek Parfit foi contínua e inestimável, e devo

agradecimentos especiais a Barry Stroud. Uma versão antiga foi apresentada no Center for



Philosophical Exchange, em Brockport, Nova York, e publicado em Philosophical Exchange,

na edição de verão de 1971. ↩︎

Arquipélago Filosófico, Vol. 1, No. 22 (2025), e-022

ISSN 3086-1136

Leituras adicionais

Foot, Philippa. Virtues and vices and other essays in moral philosophy. Berkeley: University of

California Press, 1978. [Internet Archive], [Amzn]

Foot, Philippa. Natural goodness. Oxford: Clarendon Press, 2001. [Internet Archive], [Amzn]

Foot, Philippa. Moral dilemmas and other topics in moral philosophy. Oxford: Oxford University

Press, 2002. [Internet Archive], [Amzn]

Hursthouse, Rosalind; et al. Virtues and reasons: Philippa Foot and moral theory, essays in honor

of Philippa Foot. Oxford: Oxford University Press, 1999. [Amzn]

Lipscomb, Benjamin. The women are up to something: how Elizabeth Anscombe, Philippa Foot,

Mary Midgley, and Iris Murdoch revolutionized ethics. Oxford: Oxford University Press, 2021.

Amzn

Kant, Immanuel. Fundamentação da metafísica dos costumes. Trad. por Guido de Almeida. São

Paulo: Ideias & Letras, 2025. [Editora Ideias & Letras], [Amzn]

Kant, Immanuel. Crítica da razão prática. Trad. por Monique Hulshof. Petrópolis: Vozes, 2016.

[Livraria Vozes], [Amzn]

https://archive.org/details/bwb_W8-BSM-590/mode/2up
https://amzn.to/4p6aMDi?ref=arquipelago.fi
https://archive.org/details/naturalgoodness0000foot/page/n5/mode/2up
https://amzn.to/4pPrBDI?ref=arquipelago.fi
https://archive.org/details/moraldilemmasoth0000foot/page/n5/mode/2up
https://amzn.to/4ankYUq?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4b3RQlf?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4pYLad6?ref=arquipelago.fi
https://www.editoraideiaseletras.com.br/kant-fundamentacao-da-metafisica-dos-costumes?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4pXSA0c?ref=arquipelago.fi
https://www.livrariavozes.com.br/criticadarazaopratica8532653103/p?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4jjUXaX?ref=arquipelago.fi


Artigo: Philippa Foot, A moralidade como um sistema de imperativos hipotéticos

Autor(es): Philippa Foot

Data: 21 Dez 2025

Volume: 1

Número: 22

Páginas: e-022

ISSN: 3086-1136

@article{philippa-foot-a-moralidade-como-um-sistema-de-imperativos-hipoteticos,

author = {Philippa Foot},

title = {Philippa Foot, A moralidade como um sistema de imperativos hipotéticos},

year = {2025},

month = {Dez},

journal = {Arquipélago Filosófico},

volume = {1},

number = {22},

pages = {e-022},

issn = {3086-1136},

url = {https://arquipelago.fi/philippa-foot-a-moralidade-como-um-sistema-de-imperativos-

hipoteticos/}

}


