APQUIEFLAGO

iLlosofico

EPISTEMOLOGIA

Paulo Faria, Provar e mostrar

Arquipélago

15 Out 2025 — S1 min read


https://arquipelago.fi/tag/epistemologia/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/

Paulo Faria, 1 ano de idade, deparando-se com seu primeiro paradoxo filoséfico

Texto originalmente publicado na coletinea Racionalidade e agio, org. por Valerio Rohden



(Porto Alegre: Ed. da Universidade/UFRGS, 1992), pp. 179-206. Paulo Francisco Estrella Faria é
professor titular do Departamento de Filosofia da UFRGS e autor do livro Time, thought, and

vulnerability: an inquiry in cognitive dynamics (SADAF, 2021) [Amzn].

Provar e mostrar

Paulo Faria (UFRGS)

Mostrar-que e mostrar-algo

H4 um nexo conceitual entre prova e exibi¢do. Isso ¢ certificado pela etimologia da palavra
‘demonstrar’, mas também pelo uso quotidiano dos verbos ‘provar’ e ‘mostrar’. Tanto posso dizer
‘Lavoisier provou que o peso dos metais é maior apds a combustio’ como ‘Lavoisier mostrou que
o peso dos metais ¢ maior apds a combustio’. Em tais contextos, ‘provar’ e ‘mostrar’ sio,

simplesmente, sin6nimos.

Em outros contextos, porém, esse nexo tende a afrouxar-se, e por fim hd muitos em que ele
simplesmente desaparece. Um exemplo desses ltimos: mostro a um visitante as flores que
desabrocharam no jardim. Nio estd em questio, agora, fazer prova de coisa alguma — mesmo se,
movido pela vaidade, recorri a esse expediente para dar a conhecer a0 héspede minha pericia como

jardineiro. Também pode ser que eu apenas estivesse a fazer as honras da casa.

A diferenga entre os dois exemplos é, por outro lado, uma diferenga gramatical entre dois usos de
‘mostrar’: no primeiro exemplo, temos uma instancia¢do da forma ‘mostrar que (tal-e-tal é o
caso)’; no segundo, da forma ‘mostrar (algo)’. Poderfamos chamar a primeira variedade ‘mostrar

. . PIEEN ¢ - P ) ¢ . ) . . /
proposicional’; 4 segunda, ‘mostrar nio proposicional’ ou ‘objetual’; mas essa terminologia ¢

enganosa. Eu vou falar, simplesmente, em ‘mostrar-que’ e ‘mostrar-algo’.

Gramaticalmente, os casos em que ‘mostrar’ e ‘provar’ sio intersubstituiveis sio, como meu
primeiro exemplo, casos de mostrar-que. Mas, como sugeri, h4 casos intermedidrios entre meus

dois exemplos, que envolvem algum tipo de relagdo mais complicada entre os dois conceitos. Eu


https://amzn.to/4ojd3Lo?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4ojd3Lo?ref=arquipelago.fi

penso, em particular, nas situagdes em que mostrar-algo ¢ um meio de prova — um modo de
mostrar-que. Esses casos sdo interessantes porque neles, embora o que se quer provar possa ser, e
normalmente seja, expresso linguisticamente, a prova, como tal, tem uma estrutura que ¢ apenas
parcialmente linguistica. O caso paradigmatico, aqui, ¢ a exibigdo de objetos fisicos, quando este

recurso ¢ empregado como meio de decidir uma controvérsia cognitiva.

Suponha que eu tivesse feito uma aposta com meu vizinho: ele me garantia que certa variedade de
orquideas jamais se adaptaria ao clima local e, em consequéncia, nunca daria flores. Nessa
circunstincia, a apresentagio de uma muda da variedade em questio cumpre uma fung¢io
particular (e, sob certas condigdes, privilegiada) na decisio de nossa disputa: normalmente, bastard

para encerrd-la.

E claro que a discussdo poderia ser reaberta: talvez meu vizinho desejasse certificar-se de que essa

muda foi realmente plantada e cultivada em nosso clima.J Nesse caso, ele poderia ser convidado
a uma nova visita dentro de uma ou duas semanas. Mas, em circunstincias normais, a mera
exibi¢io da planta tenderia a encerrar conclusivamente a controvérsia: e, o que ¢ mais, em

condi¢des ideais. Com efeito, que prova melhor poderfamos conceber nesse caso?

Ou entio, pense na exibi¢io do corpus delicti no contexto de uma investigagdo criminal. Creio
que nido preciso multiplicar exemplos: para uma grande variedade de proposigoes, a melhor prova

que podemos fazer ¢ um caso de mostrar-algo.

Ora, tudo isso ¢ perfeitamente trivial, mas tem pelo menos uma consequéncia filosoficamente
interessante: a saber, que nem toda prova ¢ um argumento, a0 menos no sentido usual do termo
— algo constituido por premissas, uma conclusio e (tratando-se de um argumento vélido) uma
relagio de certo tipo entre premissas e conclusio. Essa relacio pode ser caracterizada de diversas
maneiras — eu nio estou pensando necessariamente em argumentos dedutivos. O que ¢ decisivo ¢
saber o pode ser termo de tal relagdo: em suma, o que sZo premissas e conclusdes. De acordo com
a caracterizagio usual, dirfamos que sio sentengas: um argumento ¢ COMPOSto Por sentengas; um
argumento vilido, por sentengas que estio em uma relagio de certo tipo. Por certo, alguns
filésofos poderio preferir, a essa caracterizagio linguistica, uma outra — em termos, por exemplo,
de significados ou contetidos de sentengas: dirdo, entdo, que um argumento ¢ composto por
proposicoes. Seja como for, em qualquer das duas alternativas — mas, sobretudo, vale a pena

assinalar, na primeira — teremos dificuldade em acomodar, em nossa concepgio de um

argumento, coisas como gestos ou outras agoes extralingul'sticas.[z]



H4, por certo, uma safda ficil — talvez ficil demais, porém. Podemos oferecer uma pardfrase
linguistica do mostrar-algo (ostensio, exibi¢io ou o que seja), de modo a incorpori-lo
explicitamente ao que, entdo, estaremos em condi¢des de caracterizar como um argumento.
Assim, o gesto pelo qual apresentei a meus visitantes as flores do jardim seria “traduzido” por algo

como:

“Af estd uma orquidea da variedade %131

E o resto do argumento poderia prosseguir assim:

“Nenhuma orquidea estaria af se ndo estivesse adaptada ao clima local.”
“Logo, a orquidea da variedade x estd adaptada ao clima local.”

A questio é saber se isso equivale a prova original. E a resposta, parece-me, deve ser: positivamente
ndo. Isso fica evidente se considerarmos que, confrontados com esse argumento, sempre
poderfamos solicitar uma prova de sua primeira premissa. Em troca, a prova original tinha isso de
peculiar, que nela eu sé chegava a provar o que pretendia (que as orquideas da variedade x estdo
adaptadas ao clima local) por meio de um recurso, ausente do novo argumento, e todavia capaz de
constituir a melhor prova de sua primeira premissa: a apresentagio do objeto referido. Como vocé
sabe que no jardim hd uma orquidea da variedade x? ‘Veja: aqui estd uma’ — e o gesto de ostensio
cumpre, agora, a fungio dessas ‘antenas’ que, na imagem de Wittgenstein, ligam o que dizemos

com a realidade.

Essas considerag(’)es nio sio motivadas por um especial apego a obsessio positivista, agora tio
desacreditada, pela defini¢io ostensiva e outros paradigmas da “certeza sensivel”, nem mesmo pelo
interesse no exame das provas empiricas em que a ostensio cumpre um papel fundamental, mas

pelo interesse em reavaliar o conceito de uma prova filosdfica.

Nio ¢ ficil saber que espécie de coisa (se ¢ que alguma) deveria ser objeto de prova em filosofia;
menos ainda, que procedimentos de prova estariam disponiveis nessa disciplina. Nos tltimos
vinte anos, por exemplo, discutiu-se muito sobre certos argumentos, ditos ‘transcendentais’, dos
quais se supds que constituiriam uma variedade caracteristicamente filoséfica de provas.

Infelizmente, pouco avanc¢o se fez no sentido de caracterizar de maneira satisfatéria as

propriedades légicas desses argumentos, menos ainda seus critérios de validade. 4]



Eu nio pretendo estar em condi¢oes de caracterizar a validade de um argumento transcendental,
nem estou certo de que isso possa ser feito (e por uma boa razio: eu nio estou seguro de conhecer
algum exemplo de argumento transcendental vélido). Mas talvez seja possivel esbocar uma

explicagdo para o fato de essa tarefa se ter mostrado to dificil.

No que segue, tentarei esbogar uma analogia (ou algo mais: de fato, argumentarei que nio se trata

apenas de uma analogia) entre mostrar-algo e o modo pelo qual, no curso de um argumento
) .

tiloséfico, certificamos a existéncia de certa relagio entre dois ou mais conceitos. Essa serd a via

pela qual arriscarei uma sugestdo sobre a natureza das dificuldades em que, vez por outra, se

enreda a “teoria do conhecimento”, ao sucumbir 2 ilusio recorrente de acertar contas, através do

oferecimento de uma prova, com seu Outro: o ceticismo.

Provar e mostrar: G. E. Moore

Seja, por exemplo, a “Prova de um mundo exterior” de G. E. Moore. Parece evidente que, meio
século depois de sua divulgagdo, e em um clima de opinido profundamente modificado, esse
singular morceau de bravoure filoséfico tem menos chances que nunca de circular como artigo de
primeira no mercado das ideias. A avaliagio predominante no mundo filoséfico contemporineo
parece ser, antes, que a prova de Moore, na medida em que mereca alguma atengio, ¢ da espécie de
atengio devida aos exemplos negativos: se tanto, o feito de Moore instruiria como um exemplo do

que ndo se deve fazer no tratamento de um problema filoséfico.

Essa desqualificagdo, e a confianca com que é proclamada, deveriam, entretanto, despertar
suspeitas. Tudo se passa como se elas estivessem obviamente justificadas: como se a certeza de que
essa ndo ¢ a maneira adequada de resolver um problema como o que Moore discute estivesse
preparada para “exibir suas credenciais”, como diria Kant. Isso, entretanto, suporia, da parte dos
filésofos que recusam Moore, a capacidade de indicarem com clareza em que consiste um
problema filosético e qual é seu modo préprio de tratamento. Ora, essa condi¢do raramente estd

satisfeita.

Uma indicagio sobre a natureza da dificuldade ¢ fornecida por uma observagio de Barry Stroud,
em sua contribui¢io ao simpdsio de Bielefeld sobre os argumentos transcendentais (Stroud 1979).
Comentando a prova de Moore, Stroud assinala a dificuldade evidente, para qualquer pessoa com

‘alguma compreensio da exigéncia filoséfica de uma prova da existéncia de coisas fora de nés’, de



julgar a contribui¢io de Moore filosoficamente bem-sucedida; mas também assinala, o que ¢
menos evidente e provavelmente mais importante, a dificuldade de explicar, ‘acurada e

esclarecedoramente’, como e por que essa tentativa fracassa (Stroud 1979: 279).

O que segue pode ser lido como o esbogo de uma resposta a essa pergunta.[s]

Como se sabe, a “Prova de um mundo exterior” ¢ oferecida como uma resposta ao ‘escindalo da

filosofia’ invocado por Kant no Preficio a Segunda Edi¢io da Critica da razio pura. Segundo

Kant,

permanece um escindalo para a filosotia, e para o senso comum em geral, que se admita
apenas a titulo de crenga a existéncia de coisas fora de nés (...) e que ndo se possa contrapor

uma prova suficiente a quem se lembrar de a por em duvida. (Kant 1787: B XXXIX

nota.)

Como observa Moore, embora as palavras de Kant, tomadas literalmente, paregam implicar que
tal prova ainda nio foi obtida, Kant certamente tem a convicgio de havé-la encontrado. Na frase

imediatamente precedente, Kant afirma que o tinico acréscimo genuino feito na segunda edigio

¢ aquele pelo qual fiz uma refutagio nova do idealismo psicoldgico e dei uma prova (a
tnica possivel, segundo creio) da realidade objetiva da intui¢io externa. (Ib.)

E, assinala Moore,

o contexto nio deixa divida de que ele estd usando essas duas expressoes, ‘realidade
objetiva da intuicio externa’ e ‘existéncia de coisas (ou das coisas) fora de nds’, de tal modo

que o que quer que seja uma prova da primeira, é também, necessariamente, uma prova da

segunda. (Moore 1939: 128.)

Assim, o que Kant estd realmente dizendo ¢ que o estado de coisas que ele qualificou como um

escindalo para a filosofia chegou a seu fim.

Se fosse, portanto, certo que a prova oferecida por Kant na segunda edi¢io é uma prova
satisfatoria, seria certo que a0 menos uma prova satisfatoria da existéncia de coisas fora de nds

pode ser oferecida. Nesse caso, o que restaria da questio: ‘que espécie de prova, se ¢ que alguma,



poderia ser feita da existéncia de coisas fora de nés?’ seriam estas outras duas: (I) que espécie de
prova ¢ a prova de Kant; (II) se (pace Kant) podem haver outras provas, do mesmo ou de outro

tipo, igualmente satisfatdrias.

Para Moore, entretanto, ‘nio ¢ de modo algum certo que a prova de Kant ¢ satisfatéria’, e,
portanto, ‘ndo ¢ de modo algum certo que ele teve sucesso em remover de uma vez por todas o

estado de coisas que considerou um escindalo para a filosofia’ (Moore 1939: 128).

Pelo menos um dos motivos desse juizo negativo ¢ apresentado e discutido, ainda que
sumariamente, por Moore. Trata-se de sua insatisfagio com a ambiguidade do conceito kantiano
de um objeto externo — e com a dualidade ‘empirico/transcendental’ que subjaz a essa
ambiguidade (cf. Moore 1939: 129-30). A insatisfagdo motiva a detalhada discussio a que Moore
submete o quid demonstrandum: essa espécie de “limpeza de terreno” preliminar, destinada a
estabelecer uma interpretagdo univoca para o conceito de ‘coisas fora de nés” — a espécie de coisas
cuja existéncia deve ser objeto de prova. De acordo com a interpretagio finalmente proposta por
Moore, o trago definitério deve ser buscado na caracterizagio das relagoes entre esse e percipr:
coisas fora de nés sdo coisas tais que, do fato de que uma dessas coisas existe, ndo se segue que, em

nenhum sentido, essa coisa é percebida ou integra a experiéncia de alguém (Moore 1939: 143).

Aparentemente, Moore considera esse parco resultado suficiente para afastar a ambiguidade que,
a seu juizo, compromete a tentativa de Kant. Ser4, portanto, instrutivo constatar, se for o caso, que
uma forma dessa ambiguidade subsiste na prova de Moore — mesmo se modificada e deslocada
(como tentarei mostrar) da caracteriza¢io do objeto da prova (a existéncia de ‘coisas fora de nds’)

para a caracterizagao de sua estrutura.

Como veremos, das observagoes pelas quais Moore pretende estabelecer o sucesso de sua prova ¢
possivel extrair o reconhecimento simultineo de que (I) essa prova é um exemplo de uma classe de
provas perfeitamente legitimas, através das quais estabelecemos, na vida quotidiana, a existéncia de
objetos materiais, e (II) essa espécie de prova, todavia, ainda quando irrepreensivelmente realizada,
ndo ¢ apta a satisfazer o filésofo que pergunta pela existéncia do mundo exterior. A dificuldade
decorrente dessa caracterizagio expressa-se em uma reveladora indefinigio a respeito do papel que
a exibi¢io (no sentido de mostrar-algo) desempenha na estrutura da prova. A hesitagio de Moore
a este respeito fornecerd a via pela qual retornaremos, adiante, & pergunta sobre o que é para a
filosofia um escAndalo — e, com ela, 4 pergunta sobre a espécie de prova que seria suscetivel (se é

que alguma o seria) de por fim a escAndalos dessa espécie.



A estratégia de Moore apoia-se na caracterizagio ldgica ‘standard’ da existéncia como um
predicado de segunda ordem: a prova de existéncia de um par de coisas a e b é necessariamente, e
s6 pode ser, uma prova de nio-vacuidade da extensio de um predicado F tal que Fa e Fb. Se eu
provar que existem pelo menos dois trevos de quatro folhas, terei provado, ipso facto, que existem
trevos de quatro folhas. Mas terei provado outras coisas ainda: pois a prova da nio-vacuidade da
extensdo de um predicado ¢, ipso facto, uma prova da nio-vacuidade da extensio de qualquer
predicado ao qual aquele esteja subordinado. Se eu provar que existem pelo menos dois trevos de
quatro folhas, também terei provado que existem pelo menos duas plantas, etc. Provar a existéncia
de ‘coisas fora de nés’ serd, nesta perspectiva, provar a existéncia de uma ou algumas coisas as quais

convém o predicado ‘fora de nés’: um par de sapatos, por exemplo.

Dessa caracterizagio da espécie de prova pretendida segue-se, de modo natural, a rejei¢io da

pretensio de unicidade reivindicada por Kant para sua prova:

Parece-me que, longe de ser verdadeiro, como Kant queria, que s6 hd uma prova possivel
da existéncia de coisas fora de nds, a saber, a que ele deu, posso agora dar um grande
numero de provas diferentes, cada uma das quais ¢ uma prova perfeitamente rigorosa; e
que em muitas outras ocasioes estive em condigoes de dar muitas outras. (Moore 1939:

145.)

Assim, a prova oferecida por Moore o é como um exemplo da espécie de prova que se pode dar da
‘existéncia de coisas fora de nds’. Nio serd, em consequéncia, impréprio avaliar essa prova, em
primeiro lugar, em termos de sua representatividade. Deverfamos, entio, perguntar que espécie de

coisas provamos deste modo:

Posso provar agora, por exemplo, que duas maos humanas existem. Como? Erguendo
minhas duas maos e dizendo, enquanto fago um certo gesto com a mao direita, Aqui estd
uma maio’ e acrescentando, enquanto fago um certo gesto com a esquerda, ‘e aqui estd
outra’. E se, a0 fazé-lo, eu provei ipso facto a existéncia de coisas exteriores, todos vocés
perceberio que eu também posso fazé-lo de um sem nimero de outras maneiras: nio hd

necessidade de multiplicar exemplos. (Moore 1939: 145-6.)



E isso ¢, notoriamente, tudo — e para nds recém comegam, aqui, as dificuldades. Por que essa
prova nio nos convence? O que hd de errado com ela? Pois, se uma prova nio nos convence, algo

deve estar errado com ela; ou ndo? O que ¢, afinal, uma prova filoséfica?

Segundo Moore, naturalmente, no hd nada errado com sua prova. Justamente para mostrar que
essa foi uma prova ‘perfeitamente rigorosa’, e que ¢ ‘talvez impossivel oferecer uma prova melhor
ou mais rigorosa do que quer que seja’, Moore examina um conjunto de condi¢des de adequagio
para uma boa prova, empenhando-se em mostrar que sua prova satisfaz cada uma dessas

condicdes.

O que € muito estranho, entretanto, ¢ que precisamente o exame dessas condigc’)es gerais
terminard por fazer parecer problemdtica, por razées que o prdprio Moore se encarrega de

apresentar, a alegada representatividade da prova oferecida.

Como vimos, uma dificuldade para o tratamento filoséfico do conceito de prova é a suposicio
generalizada de que uma prova deve ter a estrutura de um argumento (no sentido caracterizado na
nota 2). Nio ¢é surpreendente que, também para Moore, uma condi¢io necessdria (posto que nio
suficiente) para que alguma coisa seja uma boa prova é que essa coisa seja um argumento

(dedutivamente) vdlido. O que Moore pede de uma boa prova é:

a) que ela ndo seja circular, e isso significa: que ela tenha premissas e conclusio, e que sua

conclusio seja diferente das premissas;
b) que suas premissas sejam certas; isto ¢, elas ndo devem ser admitidas apenas por suposi¢io;
c) que as premissas impliquem a conclusio.

Moore, evidentemente, pretende que todas essas condigdes estejam satisfeitas pela prova
apresentada. Em primeiro lugar, ¢ certo que essa prova nio ¢ um argumento circular: pois o que ¢
afirmado em sua conclusio (‘Existem duas mios humanas’) nio ¢, de modo algum, o mesmo que
¢ afirmado nas premissas (‘Aqui estd uma mio’ e ‘Aqui estd outra’): a conclusio poderia ser
verdadeira ainda que as premissas fossem falsas. Em segundo lugar, Moore nio estd limitado a
crer, ou admitir por suposi¢ao, que essas premissas, ‘Aqui estd uma mao’ e ‘Aqui estd outra’, sio
verdadeiras. Ao contrdrio, trata-se de coisas que ele sabe, ¢ s6 por isso podem constituir

fundamentos de prova. Por tltimo, ¢ inequivoco que a conclusio ¢ implicada pelas premissas —



pois, embora aquela possa ser verdadeira ainda que estas sejam falsas, nio ¢ possivel, em troca, que
estas sejam verdadeiras e aquela falsa (Moore 1939: 148).

E, no entanto, Moore estd perfeitamente ciente de que muitos filésofos estario inclinados a
recusar sua prova, de modo algum admitindo que um “escindalo da filosofia” possa ser

contornado dessa maneira expeditiva.

Mas, se essa prova, posto que sem ser ‘a Unica possivel’, é de fato, como Moore pretende, um
exemplo legitimo da espécie de prova adequada, a questio remanescente passa a ser de natureza
muito diversa daquela que (ostensivamente, a0 menos) motivara a reflexdo de Moore. O que nesta
perspectiva parece resultar problemdtico ¢, antes, a acolhida que, Moore nio o ignora, estd
reservada para seu “resultado”. Pois ele nio alimenta ilusdes sobre o poder de persuasio dessa
prova junto a comunidade filoséfica; muito pelo contririo: ‘estou perfeitamente consciente de
que, apesar de tudo o que eu disse, muitos filésofos ainda sentirdo que eu nio dei nenhuma prova

satisfatéria do ponto em questio’ (Moore 1939: 148).

E dificil resistir 2 tentagio de perguntar, a leitura dessas palavras, por que Moore oferece uma
prova que ele sabe, de antemio, condenada a nio convencer ‘muitos filésofos’ — possivelmente,
aqueles mesmos que mais precisavam ser convencidos. Mas essa tentagio deve, por ora, ser
resistida. Nada de proveitoso pode ser feito de uma pergunta dessas enquanto a insatisfagao
filoséfica, que parece condenar a tentativa de Moore 2 irrelevincia, nio for examinada com mais

atengio. A esse respeito, vale a pena atentar para o que o proprio Moore tem a dizer.

A crer em Moore, pelo menos dois motivos diferentes podem ser indicados para a insatistagio dos
filésofos com sua prova. Em primeiro lugar, essa gente estd inclinada a esperar, do que entende
por uma ‘prova de um mundo exterior’, que inclua uma prova de coisas que Moore nio tentou
provar; e, em segundo lugar, estd (por isso mesmo) inclinada a julgar que, na auséncia de uma tal

prova suplementar, a tentativa deve ser considerada fracassada.

Com relagio ao primeiro ponto, Moore admite ter dificuldade para indicar o que, exatamente,
« = . . < z 4 .

deveria” ter sido provado — ou, como ele diz, ‘o que ¢ que ¢ tal que, a menos que tivessem uma
prova disso, ndo diriam que tiveram uma prova da existéncia de coisas exteriores’ (Moore 1939:

149).

E, no entanto, sua tentativa de caracterizar, aproximadamente, essa lacuna aponta em uma direcio

perfeitamente previsivel. O que estd em jogo ¢, obviamente, a certeza das premissas de sua prova:



se eu tivesse provado as proposicoes que usei como premissas (...), entio talvez admitissem
que eu provei a existéncia de coisas externas, mas, na auséncia de uma tal prova (que, por
certo, eu ndo dei nem tentei dar), dirio que eu nio dei o que entendem por uma prova da

existéncia de coisas externas. (Moore 1939: 149)

A prova que Moore ‘nio deu nem tentou dar’ ¢, portanto, ‘uma prova do que eu afirmo agora

quando ergo minhas mios e digo “Aqui estd uma mio, e aqui estd outra” (Ib.).

Mas talvez ndo seja exatamente isso. Ou, pelo menos, ndo sd isso. Moore, em todo caso, estd
consciente do fato de que aquilo que o filésofo tipicamente pediria nio seria a prova dessas

proposigoes particulares:

o que eles realmente querem nio € apenas uma prova dessas duas proposicoes, mas algo
como uma declara¢io (statement) geral sobre como quaisquer proposigoes desse tipo

podem ser provadas. (Ib.)

Mas isso Moore nio apresentou nem acredita que poderia ter apresentado: se isso é o que se deve
entender por uma prova da existéncia de coisas externas, entio Moore nio acredita que nenhuma

prova da existéncia de coisas externas seja possivel (ib.).

Observemos, entretanto, que — embora nio pretenda indicar um tal principio ou ‘declaragio
, o .

geral’ — Moore fornece algumas indicages sobre como, em alguns casos, provas de proposigoes

empiricas exatamente como ‘Aqui estd uma mio’ poderiam ser feitas. A vista de sua caracterizagio

do que ¢ uma boa prova, tais indicagdes nio deixam de surpreender.

Em primeiro lugar, hd o caso em que devemos provar que um objeto empirico (e. g. uma mio
humana) é um objeto real — entendendo-se, ai, ‘real’ por oposi¢io a qualquer das possibilidades
contrastantes que, por exemplo, J. L. Austin enumera em “Other minds”: ‘empalhado, pintado,
postico, artificial, ilusério, anémalo, de brinquedo, ficticio, simulado, etc.” (Austin 1946: 87). Eis

oque seria, nesse €aso, uma prova:



Se algum de vocés suspeitasse que uma de minhas mios era artificial, poderia ser
convidado a ter uma prova de minha proposicio ‘Aqui estd uma mio, e aqui estd outra’
aproximando-se e examinando de perto a mio suspeita, talvez tocando-a e pressionando-a,

e assim estabelecendo que era realmente uma mao humana. (Moore 1939: 149.)

Por certo, esse exemplo nio se deixa assimilar inteiramente a nada que Moore tenha feito ao
oferecer sua prova — que era uma prova de existéncia, e nio de ‘realidade’, em qualquer das
interpretagdes possiveis desse conceito esquivo. O mesmo nio se pode dizer, porém, do outro
exemplo apresentado por Moore — de resto, explicitamente associado ao papel que

(implicitamente) fora atribuido a exibi¢ao na estrutura de sua prova:

Suponha, por exemplo, que estivesse em questio saber se hd trés erros tipogrificos em
certa pdgina de certo livro. A diz que sim, B estd inclinado a duvidar. Como A poderia
provar que estd certo? Certamente ele poderia provd-lo apanhando o livro, abrindo a
pdgina e apontando para trés lugares distintos nela, dizendo ‘Aqui estdi um erro
tipogrifico, aqui estd outro, e aqui estd outro’; certamente esse ¢ um método pelo qual isso

poderia ser provado. (Moore 1939: 147.)

Nio ¢ fécil caracterizar a impropriedade dessas comparagdes. A prépria andlise de Moore, a que
elas pertencem, resulta estranhamente incongruente: afinal, se, em ambos os casos (e,
especialmente, no segundo), estamos diante de procedimentos legitimos de prova, entdo temos
dificuldade em compreender como ¢ possivel que Moore esteja disposto a conceder, a seus

opositores, que ele ‘ndo deu, nem tentou dar’ uma prova das premissas de seu argumento.

Basta atentar para o fato de que, na descrigio desse argumento, ¢ essencial a indicagio de que as

palavras ‘Aqui est4 uma mio, e aqui estd outra’ sdo proferidas ‘enquanto fago um certo gesto’.

Mas, em seguida, na reflexio de Moore sobre sua prova, esse gesto cai fora de consideragdo, como
se fosse algo irrelevante. Ora, se a a¢do de erguer a mio ndo € parte da prova de Moore (e que ele a
considera assim ¢ evidente, j4 por sua caracterizagio do que seja uma prova satisfatdria), entao nio

vemos por que agdes como apontar (para os erros tipogrificos em uma pdgina impressa) ou



examinar, tocar e pressionar (um objeto que se apresenta como uma mio humana) deveriam ser
considerados meios de prova. Torna-se patente, aqui, uma espécie de descontinuidade entre as
questdes disputadas nos dois tipos de contexto — uma espécie de salto de nivel entre a disputa
quotidiana e a filosdfica.

Tocamos aqui, parece-me, a raiz da dificuldade. Se, de fato, Moore nio pretende alegar que, ao
erguer sua mao, estava fazendo prova do que quer que seja; se as premissas de seu argumento
devem ser tidas como nio provadas — e se isso, entretanto, nio se deve a que Moore desconhega
que ¢ justamente assim que, na vida quotidiana, decidimos o valor de verdade de uma variedade
de proposicoes empiricas —, entdo o que essa surpreendente “concessio” por parte de Moore
testemunha ¢, antes, seu reconhecimento (mesmo se inconsequente) do cardter peculiar da
questdo filosdfica original. Nio se trata, em suma, de que a exibi¢io de um objeto fisico nio seja

um modo legitimo de prova. Mas esse modo de prova nio seria suscetivel de deslindar o problema

filoséfico. E a questdo interessante passa a ser, entdo: por qué? [e]

E preciso ter em vista a observagio de Moore: o que o filésofo espera é ‘uma declaragio geral sobre
como quaisquer proposi¢oes desse tipo podem ser provadas’. Mas isso Moore assegura nio estar
em condi¢des de oferecer: se ¢ isso o que se entende por uma prova de um mundo exterior, entio

Moore nio acredita que prova alguma de um mundo exterior seja possivel.

Essa confissio de impoténcia diante da questdo filoséfica (v. g. a questdo sobre como quaisquer
proposi¢des empiricas sobre objetos externos poderiam ser provadas) ¢ um dos aspectos mais
intrigantes da estratégia de Moore: a ela se prende, obviamente, a tentagio recorrente na literatura
e caracterizar o empreendimento de Moore como uma espécie de recusa irénica de jogar o jogo
d t d to de M d d
filoséfico da duvida e da justificagio — tentagdo a que sucumbiram, contra a adverténcia do
préprio Moore (cf. Moore 1942), muitos fildsofos, de Ambrose (1942) a Stroll (1990), passando
por Hintikka (1973). Em todos esses autores, a manifesta irrelevincia do argumento de Moore (e
o sentimento decorrente de que esse argumento simplesmente passa ao largo da questio
filoséfica) motiva uma reconstrugio em que a “performance” de Moore é apresentada como uma
espécie de pantomima filoséfica destinada, ndo a provar o que ostensivamente pretende estar
provando, mas, quem sabe, a recordar seus ouvintes de algo que eles jd sabiam e, por qualquer

motivo, “esqueceram’: a saber, as condi¢des de emprego do conceito de um objeto externo.

Moore, entretanto, recusou sistematicamente essas interpretagdes, insistindo em caracterizar o

conceito de ‘um objeto externo’ como um conceito empirico, em paridade de condi¢des com



quaisquer outros, € a sua propria prova como uma prova empirica da nio-vacuidade da extensio
de um conceito subordinado aquele.

Que, de fato, ndo hd, na prova pretendida por Moore, nada semelhante a um exercicio de
anamnese conceitual (destinado, presumivelmente, a elidir a generalidade hiperbdlica da pergunta
cética pela justificagdo da crenga em objetos externos), eis o que, sobretudo, importa salientar. A
alusio, bem no final do artigo de Moore, ao locus classicus do ceticismo sobre 0 mundo exterior

fornece, a esse respeito, uma indicaga’to instrutiva:

Como eu poderia provar agora que ?lqui estd uma mdo, e aqui estd outra’? Nio creio que
possa fazé-lo. Para fazé-lo, eu precisaria provar, em primeiro lugar, como Descartes
assinalou, que nao estou sonhando. Mas como posso provar que nio estou? Eu tenho, por
certo, razoes conclusivas para atirmar que nio estou sonhando; tenho evidéncia conclusiva
de que estou desperto; mas isso € coisa muito diferente de ser capaz de provd-lo. Eu nio
seria capaz de dizer-lhes em que consiste minha evidéncia; e ao menos isso eu deveria poder

fazer, para lhes dar uma prova. (Moore 1939: 149.)

Deve estar claro, desde logo, que a davida cética generalizada, 2 maneira cartesiana, impugna
diretamente a representatividade (e, com ela, a forga probatéria) de qualquer das provas de

existéncia que Moore toma como paradigmas.

Admitir o Argumento do Sonho equivale, em outras palavras, a admitir a legitimidade da
pergunta por um principio ou, como diz Moore, uma ‘declara¢io geral’ que indicasse ‘como
quaisquer proposigdes desse tipo podem ser provadas’. A préxima tarefa consiste, portanto, em

esclarecer a situagio légica que corresponde a admissio de tal exigéncia.

Provas filoséficas e provas empiricas: Kant

Em “Transcendental arguments”, Stroud caracteriza o ‘epistemdélogo tradicional’ (termo curiosa,
mas nio gratuitamente, sinébnimo, no contexto, de ‘cético’) como alguém que pergunta ‘como ¢é
possivel saber qualquer coisa sobre o0 mundo ao nosso redor’, e que, em consequéncia, ‘ndo estd
interessado apenas na questio especifica de saber se hd realmente um tomate sobre a mesa’ (1968:

242). Esse cardter omnicompreensivo da duvida cética prejudica, radicalmente, a possibilidade do



apelo a algum fragmento particular de alegado conhecimento para justificar alguma outra

alegacio:

Vocé nio pode mostrar ao cético que nio estd sonhando, e que, portanto, sabe que hd
realmente um tomate sobre a mesa simplesmente perguntando a sua mulher se ela
também o vé — alucinagbes de palavras tranquilizadoras de sua mulher nio estio em

melhor situagio epistemoldgica que alucinagées de tomates. (Ib.)

Se justificar uma proposi¢io ¢ dar razdes pelas quais se deve tomé-la como verdadeira, e se razoes
sd0 proposicdes que implicam logicamente — ou, pelo menos, confirmam, suportam,
corroboram — a proposigio a ser justificada, entdo o ceticismo ¢ irrefutdvel. De alguém que nio
esteja disposto a aceitar, sem justificagio, nenhuma proposi¢io como verdadeira, nio se pode

esperar que aceite nenhuma justificagio.

E, portanto, a totalidade de nosso conhecimento empirico que estd sob suspei¢io, de modo que
nio hd nenhuma maneira de ‘refutar o cético’, se essa refutagio depender de que ele aceite alguma
proposi¢io como verdadeira. Mas ainda nio estd decidido se essa ¢ a inica forma de refutagio que

podemos conceber.

Como vimos, Moore pretendia ter dissolvido, com sua caracterizagio “realista” da ‘exterioridade’,
a dualidade dos pontos de vista ‘empirico’ e ‘transcendental’ que, a seus olhos, comprometia a
refutagio do idealismo de Kant. Sua ambiguidade diante do mostrar-algo, a duplicidade de
critérios empregados em sua comparagio entre as provas empiricas comuns e sua prépria prova
filoséfica, pareciam, entretanto, trair a sub-rep¢ao de uma forma daquela dualidade — para mais,
desesperada, ji que a tarefa remanescente era reputada inexequivel... A intratdvel dificuldade
subsistente, em tal situagdo, expressava-se no reconhecimento de que a prova requerida em
filosofia deveria, supostamente, oferecer uma espécie de instrugio geral sobre como quaisquer
proposi¢oes (sobre ‘coisas fora de nds’) poderiam ser provadas — algo que Moore, entretanto,

declarava-se incapaz de oferecer.

Ora, ¢ possivel argumentar (em todo caso, ¢ 0 que eu vou fazer) que essa é propriamente a tarefa
que Kant atribui a uma prova filoséfica da existéncia de ‘coisas fora de nés’ — desde que essa
prova seja distinguida das provas empiricas que podemos eventualmente fazer da existéncia de

coisas dessa espécie.



Kant, com efeito, distingue cuidadosamente a prova filoséfica da existéncia de um mundo
exterior da espécie de provas que, no exemplo de Moore, alguém pode fazer da existéncia de trés
erros tipogrificos em uma pagina impressa. Essa distingdo ¢ dupla, dizendo respeito ao contetido

da proposi¢io disputada, assim como ao método de sua prova.

Em outras palavras, ndo se trata apenas de que os procedimentos de prova envolvidos sejam, como
Kant pretende que sio, totalmente distintos: essa diversidade, por sua vez, corresponde
(necessariamente, para Kant) a uma diferenca de natureza do prdprio objeto da prova. Por isso
mesmo, a falta de uma prova filoséfica, e a subsisténcia de um ‘escindalo’ correspondente, de
modo algum compromete as provas que quotidianamente fazemos, cuja validade nio precisou

aguardar nenhuma ‘fundagio filoséfica’.

Assim, Kant pode escrever (no “Quarto paralogismo” da primeira edi¢o da Critica da razio pura)
que os ‘objetos do sentido externo’ — esses mesmos cuja realidade ¢ um escindalo para a filosofia
nio ter ainda demonstrado — sdo objetos ‘cuja percep¢io imediata (a consciéncia) ¢, a0 mesmo
tempo, uma prova suficiente (genugsamer Beweis) de sua realidade’ (A 371). Do mesmo modo, a
realidade que uma prova filoséfica deve estabelecer ¢, a0 mesmo tempo, ‘uma realidade que nio

tem necessidade de ser conclusio de um raciocinio, mas que ¢ imediatamente percebida’ (ib.).

Tudo se passa, pois, como se reencontrdssemos aqui (em uma exposi¢ao, todavia, quea reivindica
explicitamente) a dualidade de niveis que haviamos reconhecido a propésito de Moore. Mas falar,
a este respeito, em ‘dualidade’ ndo é nem o comego de uma explicagdo. Afinal, se a realidade dos
objetos externos ¢ ‘imediatamente percebida’, se ela ‘ndo tem necessidade de ser conclusio de um
raciocinio’, se a simples percep¢io ¢ sua ‘prova suficiente’, como pode ser um escindalo que

alguma outra prova nio esteja disponivel?

Para essa questdo, uma resposta poderia ser, como viu Moore: porque ainda nos falta ‘algo como
uma declara¢io geral sobre como quaisquer proposigdes desse tipo poderiam ser provadas’.
Tratar-se-ia, nesse caso, de estabelecer a legitimidade do recurso a ‘percep¢io imediata’ como meio
de prova de uma proposi¢do empirica. Se tal reivindicagdo de legitimidade, por sua vez, pudesse
ser estabelecida por algo como uma prova, esta seria, entdo, uma prova de que a realidade dos

objetos externos ‘nio tem necessidade de ser conclusio de um raciocinio’.

A questo ¢ saber, em primeiro lugar, se tal prova ‘de segunda ordem’ ¢ possivel; e, em seguida,

supondo que o seja, que espécie de prova ¢é essa — notadamente, que espécie de argumento, se ¢



que algum, poderia assegurar o resultado desejado.

Ostensao, construgado e esquema

O titulo desta sec¢do indica um programa cuja execugdo as notas que seguem pretendem apenas (a
titulo fortemente provisério) esbogar. Eis sua ideia geral: se fosse possivel mostrar que o
esquematismo  transcendental deve cumprir, nas provas kantianas dos principios do
entendimento, uma fung¢io andloga a que cumprem a intui¢do empirica na prova de uma
proposi¢do sintética a posteriori e o que Kant chama uma ‘constru¢io’ na prova de uma
proposi¢io matemdtica (a saber, a introdug¢io de uma representagio singular enquanto
instancia¢io de um conceito geral: empirico, matemdtico ou ‘puro’), terfamos nessa analogia a
chave para o esclarecimento da natureza peculiar da prova filoséfica — uma prova, segundo Kant,
discursiva, que ‘se pode realizar por simples palavras (pelo objeto em pensamento)’ (A 735/ B
763), e que, entretanto, nio pode ser obtida por ‘simples andlise de conceitos’ (A 718/ B 746),
dependendo, ao contrério, de que ‘um determinado fio condutor exterior ao conceito’ (A 782/ B
810) esteja disponivel. Esse resultado equivaleria, por sua vez, ao reconhecimento de que (ao
contrdrio do que pretende Kant) também em um argumento filoséfico hd algo para ser mostrado

— mesmo se nio é uma mio humana.

A execugio cabal desse programa dependeria, cumpre advertir, de uma reconstrugio da teoria
kantiana da prova que, por certo, nio teria cabimento no presente contexto, mas também (o que é
mais importante) que eu nio estou, em absoluto, seguro de poder realizar satisfatoriamente. H4,
de resto, mais de uma boa razio para suspeitar que seu resultado seria pouco menos (ou mais, em
todo caso outra coisa) que uma interpretacio de Kant — por isso que, provavelmente, equivaleria
a converter a Critica da razio pura em um livio que Kant nio escreveu. No Tractatus logico-

philosophicus, talvez.

Qual ¢, entdo, a serventia destes exercicios? Para essa pergunta, eu sé disponho de uma resposta,
rudemente expeditiva: se um texto filoséfico deve ter algo a nos ensinar, de que ainda possamos
fazer uso, ele deve suportar até o limite da desfiguragio (que ¢ quando, finalmente, podemos

passar sem ele) os problemas que suscita.

Como sabemos, a teoria kantiana da prova filoséfica, apresentada na ‘Doutrina transcendental do
método’, é parte da teoria kantiana da prova das proposicoes sintéticas. Para Kant, as ‘proposi¢oes

transcendentais’ da filosofia sio todas sintéticas; precisamente por isso hd um problema de



ecidibilidade a respeito dessas proposicdes: pois sO numa proposicio sintética, para falar como
decidibilidad peito d proposi¢des: p proposi¢ tética, para fal

Kant, a relagdo entre sujeito e predicado (e, portanto, a verdade ou a falsidade da proposigio)
precisa ser estabelecida indiretamente, através da referéncia de ambos a um ‘terceiro termo’.”] A

dificuldade ¢ explicar como ¢ possivel saber algo a priori sobre uma relagio dessa espécie:

Se devo sair a priori do conceito de um objeto, isso é impossivel sem um fio condutor

particular, que se encontre fora desse conceito. (Kant 1787: A 782/ B 810)

Esse ‘fio condutor’, que me permite conhecer a priori a conexio sintética entre os conceitos, nao
pode ser a ‘percep¢io do objeto’: isto ¢, sua apresentagio a intui¢io empirica. Por outro lado,
precisamente porque a conexio em questio ¢ fundada na referéncia ao objeto, é impossivel

descobri-la ‘por simples andlise de conceitos’.

O ‘terceiro termo’ que assegura a conexdo nio pode, assim, ser simplesmente dado — nem na
‘intensdo’ do conceito (caso em que seria acessivel a andlise: A 721/ B 749) nem em sua extensio
(caso em que terfamos uma proposi¢io sintética a posteriori). Antes, ¢ no modo (entendido como
determinagio formal) pelo qual algo pode se tornar objeto para nds que Kant vai encontrar esse
fio condutor. Ora, as condi¢bes a priori sob as quais algo pode se tornar objeto para nés sio de
dois tipos: condigdes sensiveis, que especificam o modo como objetos nos sio dados; e condigoes
intelectuais, que especificam o modo como podem ser pensados. As primeiras sio as formas a

priori da intuigio; as segundas, os conceitos puros do entendimento.

Desse modo, o fio condutor ‘exterior ao conceito’, que deve tornar possivel a prova de uma
proposi¢do sintética a priori, serd a intui¢io pura (fundamento da prova das proposi¢oes
matemdticas) ou a ‘possibilidade da experiéncia’ (fundamento da prova das proposi¢oes

filoséficas). Vejamos, brevemente, como isso acontece.

O trago distintivo dos juizos sintéticos, explica Kant, é que eles ‘acrescentam ao conceito do
sujeito um predicado que nele nio estava pensado e dele no podia ser extraido por qualquer
decomposi¢ao’ (A 7/ B 11) — ao contririo do que ocorre nos juizos analiticos, em que ‘o
predicado nada acrescenta ao conceito do sujeito e apenas pela andlise 0 decompde nos conceitos
parciais, que nele jd estavam pensados (embora confusamente)’ (ib.). A distingdo entre juizos
analfticos e sintéticos nada tem a ver, portanto, com a forma légica dos juizos. O que essa distingdo

opoe sdo, antes, fungoes epistémicas diferentes:



seja qual for a origem dos juizos, e a natureza de sua forma Idgica, existe neles, quanto ao
contetido, uma diferenga, em virtude da qual ou sio simplesmente explicativos, sem nada
acrescentarem ao conteido do conhecimento, ou extensivos, aumentando o

conhecimento dado; os primeiros podem ser chamados juizos analiticos, e os segundos

sintéticos. (Kant 1787: A 25)

O ponto decisivo € este: um juizo s6 pode ‘aumentar o conhecimento dado’ se os conceitos que
ele contém estiverem relacionados extralogicamente. Mas, para Kant, s6 hd um modo pelo qual

conceitos podem estar relacionados extralogicamente: essa relagio deve estar fundada na intuigio.

[8]

Entendemos, assim, que Kant chegue a dizer (na segio sobre o “Principio supremo de todos os

bl <

juizos sintéticos”) que ‘a explicagdo da possibilidade dos juizos sintéticos’ ¢ ‘o mais importante de
todos os assuntos de uma légica transcendental’ (A 154/ B 193).[9] Sabemos que, para Kant, um
juizo ¢ ‘uma relagio de representagdes’ que ¢ ‘objetivamente vdlida, e assim pode ser
adequadamente distinguida de uma relagio das mesmas representagdes que apenas teria validade
subjetiva, como quando estio conectadas segundo leis de associagio’ (B 142). Por validade
objetiva — ‘aquilo que ¢ visado pela cépula “¢”’, diz Kant (B 141-2) — deve-se entender a
‘referéncia da representagio ao objeto’ pela qual perguntava a carta a Marcus Herz de 21 de
fevereiro de 1772. Validade objetiva, assinala Allison, ‘¢ um traco definicional do juizo para Kant,
ndo apenas um valor que pode ser atribuido a alguns juizos’ (Allison 1983: 72). Mas, entdo, o que
Kant chama ‘validade objetiva’ ¢ simplesmente a capacidade de um juizo de ser verdadeiro ou
falso, e ‘a alegagio de Kant de que todo juizo é objetivamente vdlido ¢, de fato, equivalente a
alegagio de que todo juizo tem um valor de verdade’ (Allison 1983: 73). Nesse caso, ‘possibilidade
de um juizo’ significa possibilidade da verdade ou da falsidade de um juizo; perguntar pela

possibilidade dos juizos sintéticos equivale, entdo, a perguntar como tais juizos podem ser

verdadeiros ou falsos.

Que a distingdo entre juizos analiticos e sintéticos esteja fundada no ‘contetido’, € ndo na ‘forma
légica’ dos juizos, como Kant afirma nos Prolegémenos, fica agora claro: é o procedimento de

atribui¢io de valor de verdade (o procedimento de decisio) que distingue as duas classes de juizos.

[10]



E compreendemos, também, por que a explica¢io da ‘possibilidade’ dos juizos sintéticos reveste-se

da importincia que Kant lhe atribui.

Nos juizos sintéticos, explica Kant, é preciso ‘sair fora do conceito dado para considerar, em
relagio com ele, algo completamente diferente do que nele ji estava pensado’ (A 154/ B 195). E
preciso ‘sair fora do conceito’, estd claro, porque nele nio estd dada a relagio entre sujeito e
predicado da qual depende a verdade ou falsidade do juizo. Essa relagio nio ¢, nesse caso, ‘nem
uma relagio de identidade nem de contradi¢ao’ (A 155/ B 193) — portanto, nenhuma relagio
puramente l6gica; em consequéncia, ‘ndo se pode conhecer, no juizo em si mesmo, nem a verdade

nem o erro’ (A 155/ B 194).

Mas essa ¢ uma determinagio puramente negativa. Ainda nio sabemos o que deve ser buscado
‘fora do conceito’; menos ainda, onde busci-lo. Kant fala de um ‘terceiro termo, unicamente no
qual se pode produzir a sintese dos dois conceitos’ (A 155/ B 194). Esse terceiro termo ¢é o
‘desconhecido = x’ de que fala o Preficio a segunda edigio da Critica (B 13). Como podemos
determind-lo? Kant explica: a determinacio dessa incdgnita estd subordinada a exigéncia de que o
‘terceiro termo’ torne comensurdveis (compardveis) as representagdes cuja relagio deve mediar.

Em consequéncia, esse terceiro termo

s6 pode ser um agregado (Inbegrift) em que todas as nossas representagoes estejam

contidas, ou s¢ja, o sentido interno e sua forma a priori, o tempo. (A 155/ B 194)

[11] O termo médio da

O tempo ¢ a Unica forma necessiria de toda e qualquer representagio.
- - ot i 4 e .
comparagio entre representagdes, que fundamenta a ‘possibilidade’ dos juizos sintéticos, sé pode
ser, em consequéncia, o sentido interno: o agregado de ‘todas as nossas representagdes’, dispostas
segundo a forma a priori da temporalidade. A ‘possibilidade’ dos juizos sintéticos (dependam ou

nio da experiéncia, sejam dados a priori ou a posteriori) repousa, assim, sobre o continuo

temporal da apercepgio.

Mas isso ndo ¢ tudo: se devemos, de fato, ‘sair fora do conceito dado’, as representagdes temporais
do sentido interno, destinadas a constituir o termo médio da sintese discursiva, nio podem ser,

elas mesmas, representagdes discursivas.



Na Dedugio Transcendental B (§ 22), Kant distingue as condi¢es sob as quais objetos podem ser
pensados das condigdes sob as quais podem ser conhecidos. As primeiras coincidem com as
condi¢des sob as quais um juizo tem ‘validade objetiva’ (isto ¢, valor de verdade); as segundas, com
as condigbes sob as quais um juizo tem ‘realidade objetiva’ (isto ¢, um valor de verdade decidivel).
[12] No primeiro caso, um juizo tem objeto (¢ “sobre” alguma coisa) num sentido puramente
légico — isto &, abstragio feita das condiges sob as quais tal objeto pode ser dado (2 experiéncia),
se ¢ que o pode. No segundo, introduz-se uma determinagio epistémica no conceito de objeto:
trata-se agora de especificar a via de acesso a uma decisdo sobre a verdade ou falsidade do juizo;
portanto, uma via de acesso ao objeto. A distingio entre pensar € conhecer introduz, assim, a

limitagdo das categorias a seu uso empirico, que vem a ser o resultado decisivo da Dedugio

Transcendental (§ 27).

Um conhecimento s6 tem realidade objetiva (referéncia e sentido, ‘Bedeutung und Sinn’: A 155/
B 194) se seu objeto puder ser dado. Essa exigéncia decorre da natureza discursiva do
entendimento humano, como Kant repetidamente sublinha — recorrendo para esse fim a fic¢io
metodoldgica de um entendimento intuitivo, ‘no qual todo o multiplo fosse dado ao mesmo
tempo pela autoconsciéncia’ (B 135): um entendimento ‘que, tomando consciéncia de si mesmo,
fornecesse a0 mesmo tempo o multiplo da intuigio; um entendimento mediante cuja
representagio existissem simultaneamente os objetos dessa representa¢io’ (B 138-9), etc. Para um
entendimento discursivo, ao contrdrio, objetos devem ser dados. Dar um objeto, define Kant, é
‘referir sua representagdo a experiéncia (real ou possivel)’ (A 156/ B 194): ¢, em outras palavras,
tomar o dado do sentido interno (a representagio intuitiva indeterminada, ou carente de toda
determinagio afora a que lhe advém da forma necessdria do sentido interno — a temporalidade)
como representagio de um objeto. E, por exemplo, tomar essa figura vermelha no espago visual

[13] Assim,

como apari¢io de um tomate: do objeto espago-temporal de uma experiéncia possivel.
a realidade objetiva (‘referéncia e sentido’) dos juizos depende de que as representagoes que eles
contém possam ser referidas ao correlato objetivo de um agregado de representagdes do sentido
interno. Com isso, fica claro que mesmo os juizos sintéticos a priori sé sio possiveis (isto &
verdadeiros ou falsos) na medida em que se referem, ‘embora mediatamente’ (A 157/ B 196), a

um tal correlato.[14]

Em consequéncia, o principio supremo dos juizos sintéticos ¢, simplesmente, o principio da sua

dependéncia em relagio a intui¢do — pura ou empirica. Se o juizo sintético é baseado na



experiéncia, a intui¢io que o fundamenta deve ser empirica. Se é um juizo a priori, a intuigio deve
ser pura.

Ora, nio ¢ ficil conciliar esse resultado com a oposi¢io sistemdtica que Kant faz entre as provas
‘intuitivas’ das proposi¢des matemdticas e as provas ‘acroamdticas’ (discursivas) das proposi¢oes
filoséficas. Pareceria que a intui¢do nio cumpre nenhuma fungio nestas tltimas. Vejamos isso

mais de perto.

Nas provas matemdticas, a transi¢do argumentativa que nio pode ser feita ‘por simples andlise de
conceitos’ ¢ assegurada por uma construgio; isto ¢é, pela apresentagio a priori da intui¢io que

corresponde a um conceito dado (A 713/ B 741).

Isso ndo ¢, por certo, a mesma coisa que mostrar-algo (como apontar para uma flor no jardim),
mas tem pelo menos um aspecto importante em comum. Pois, na medida em que ¢ uma
‘apresenta¢do intuitiva’, uma construgio envolve a introdu¢io de uma representagio singular —

essa ¢ a definicdo kantiana de uma intuigﬁo.[ls]

Essa representacio ¢, entretanto, produzida, e nio
. <« » ~ 4 A . -~ 7 . .

simplesmente “encontrada”; ela nio contém, em consequéncia, sendo o que nela é introduzido, de

acordo com o conceito que deve instanciar: se o gedmetra quisesse conhecer alguma coisa com

certeza, escreve Kant, ele ‘nada deveria atribuir-lhe senio o que fosse consequéncia necessdria do

que nela tinha posto, de acordo com seu conceito’ (B XII).

Nio se trata, portanto, de que nos seja dada uma representagio que, por assim dizer, “resultasse”
instanciar um conceito geral; ao contrdrio, trate-se de uma representagao oferecida a intui¢ao
pura, trate-se de uma representagio empirica (a linha tragada com giz em um quadro-negro), essa
representagio ¢ produzida, de acordo com uma regra contida em seu conceito. Assim, ¢ como um
“representante” do conceito que, desde o inicio, ela ¢ introduzida; por isso Kant diz que um

conceito ¢ construido através da exibi¢do a priori da intui¢io que lhe corresponde. [16]

A prova de que uma figura geométrica tem tal ou qual propriedade vem a ser tomada, assim, por
uma prova de que todas as figuras desse tipo tém a mesma propriedade, na medida em que a
figura apresentada foi tomada como representativa de toda a extensio conceitual. Como escreve

Hintikka:

em matemdtica, estamos o tempo todo introduzindo representantes particulares de

conceitos gerais ¢ desenvolvendo argumentos em termos de tais representantes



particulares, argumentos que nio podem ser desenvolvidos apenas por meio de conceitos

gerais. (Hintikka 1969: 121)

Assim, tanto nas provas das proposicoes empiricas como nas das proposicdes matemdticas, o ‘fio
condutor’, exterior a0 conceito, ¢ uma representagio singular: a diferenga ¢ que, no primeiro caso,
essa representagio ¢ dada (a intui¢io empirica), ao passo que no segundo ela é construida — isto ¢,
introduzida qua instanciagio de uma generalidade. A representagio singular assim introduzida
pertence a0 conceito matemdtico, diz Kant, ‘como seu esquema’ (A 714/ B 743). E, pois, com
propriedade que as provas matemdticas sio ditas demonstragoes: pois ¢ essencial para a condugio

de uma prova dessa espécie que algo possa ser mostrado (A 754/ B 762).

Qual € a situagio da prova filoséfica? O fio condutor ‘fora do conceito’ nio ¢ aqui — ao menos,
prima facie — nenhuma intui¢io, pura ou empirica, mas o que Kant chama a ‘possibilidade da
experiéncia’. Esta, por sua vez, ¢ determinada por uma ‘sintese transcendental por puros conceitos
(aus lauter Begriften)’ que nio se refere sendo a ‘uma coisa em geral, quaisquer que sejam as
condigdes sob as quais a sua percepgio possa pertencer a experiéncia possivel’ (A 719/ B 747). Por

isso Kant reputa impréprio chamar tais provas filoséficas demonstrago’es, ‘pois estas, como jd

indica a expressio, penetram na intui¢do do objeto’ (A 735/ B 736). As provas filoséficas, em

troca, deveriam ser levadas a cabo sem qualquer recurso a intuigio.[U] Isso parece ser parte do que
Kant tem em vista ao opor o conhecimento filoséfico, ‘conhecimento racional a partir de
conceitos (aus Begriffen)’, ao ‘conhecimento matemdtico a partir da construgio de conceitos’ (A
713/ B 741) ou o ‘uso discursivo da razio segundo conceitos’ ao seu ‘uso intuitivo, fundado na

construcio de conceitos’ (A 719/ B 747).

Mas, na verdade, estd longe de ser evidente o que deva significar essa expressio ‘a partir de
conceitos’. E certo, desde logo, que isso ndo pode significar o mesmo que: ‘por andlise de
conceitos’. As proposigoes transcendentais sio proposi¢oes sintéticas, cuja verdade ou falsidade
estd fundada na referéncia de seus termos a um ‘terceiro termo’ extralégico. Mas entio sua prova,
por contraste com a de uma proposi¢io empirica (sintética a posteriori), sé pode ser fundada no
modo da referéncia a esse objeto (no ‘mecanismo da referéncia’, como diria um filésofo da
linguagem contemporineo), na medida em que esse ‘modo’ pertenga a constitui¢ao formal da

intuigao.



O ‘terceiro termo’, que assegura a conexao entre sujeito e predicado, deveria ser, portanto, para as
proposi¢oes ‘transcendentais’ nio menos que para as matemdticas, uma intuigio pura. A
dificuldade ¢ conciliar esse coroldrio, a meu ver incontorndvel, do ‘principio supremo dos juizos
sintéticos’ com a recusa do cardter demonstrativo das provas filoséficas. Mas talvez a dificuldade

s€ja mais aparente que real.

Como sabemos, Kant definiu os conceitos puros do entendimento como ‘conceitos de um objeto
em geral, por intermédio dos quais a intui¢io desse objeto se considera determinada em relagio a
uma das fungées Igicas do juizo’ (B 128). Mas as categorias assim definidas, Kant as inventariou
(na “Dedugio Metafisica”) simplesmente especificando, para cada forma légica, o que seria
construir um juizo dessa forma sobre um objeto da intui¢do, qualquer que fosse o modo dessa
intuigcio (e, assim, qualquer que fosse 0 modo de apresentagio desse objeto). E se na Dedugio
Transcendental, em troca, Kant introduziu a temporalidade da intui¢io como condi¢io necessdria
da apresentagio de objetos — efetuando, assim, a transi¢io da ‘validade objetiva’ dos juizos a sua
‘realidade objetiva’ (decidibilidade) —, essa condi¢do permanecia inespecifica, no sentido de que
todo o resultado da Dedug¢io Transcendental era a exigéncia de que as categorias, em geral,
pudessem ser aplicadas a objetos de uma experiéncia de natureza temporal. Em outras palavras, s6
se fosse possivel especificar uma contrapartida, na forma do sentido interno, para cada uma das
formas 16gicas dos juizos, as categorias cumpririam a fungio de ‘determinar’ as intuigoes
relativamente a essas formas légicas. E essa especificagio deve vir acompanhada da uma explicagio
do modo como essa contrapartida torna possivel, em cada caso, o uso empirico de algum dos
conceitos puros do entendimento. Essa ¢ a tarefa principal da ‘Analitica dos Principios’ — e a
chave, em consequéncia, das provas que Kant tem a oferecer nessa sec¢o culminante da Critica.
Nio deverd surpreender que ai esteja, igualmente, a chave da teoria kantiana da prova das

proposigoes sintéticas.

Podemos ater-nos ao essencial: a especificagio de um andlogo intuitivo para cada ‘fungio légica
do entendimento nos juizos’ é propriamente a tarefa que Kant atribui aos esquemas
transcendentais. Estes sio representagdes peculiares, que Kant diz serem ‘por um lado intelectuais
e, por outro, sensiveis’ (A 138/ B 177). Por um lado intelectuais, pois devem ser suscetiveis de
aplicagio universal, como exige sua fungio. Por outro sensiveis, na medida em que é o tempo,

forma pura da intui¢io empirica, que deve ser determinado por seu intermédio:



Ora, uma determinagio transcendental do tempo é homogénea a categoria (que constitui
a sua unidade) na medida em que € universal e assenta sobre uma regra a priori. E, por
outro lado, homogénea ao fenémeno na medida em que o tempo estd contido em toda

representagio empirica do multiplo. (A 138-9/B 177-8)

Uma ‘determinagio transcendental do tempo’, eis o que um esquema transcendental contém.
Deixando de lado, por ora, o adjetivo ‘transcendental’, atenhamo-nos a esta ideia: uma
‘determinagio do tempo’ deve ser a contrapartida intuitiva de uma forma légica. O fato de que o
esquema de um conceito nio possa existir ‘senio no pensamento’ (A 141/ B 180) nio deveria, a
esse respeito, induzir em erro: enquanto ‘condigio formal e pura da sensibilidade’ (A 140/ B 179),
o esquema é&, ele proprio, uma representagio intuitiva, e nio discursiva.[lg] @) que ele contém, em
cada caso (isto ¢, para cada categoria) ¢, simplesmente, uma especificagio do modo pelo qual, na
sucessio temporal das representagdes, o dado (o ‘multiplo sensivel’) pode ‘corresponder’ a forma
légica de um juizo empirico. Tal é o ‘termo médio’ que torna possivel ‘a subsungio dos

fen6menos na categoria’ (A 139/ B 178).

A introdugio do conceito de subsungio, tomado de empréstimo a doutrina do silogismo,[19] para
explicar a relagdo entre o conceito puro e seu “correlato” empirico, responde, aqui, 4 exigéncia de
uma mediagio sem a qual nenhum uso empirico (e, em consequéncia, nenhum uso) da categoria
seria possivel: tal conceito ‘puro’ sé pode ser aplicado as intui¢des sensiveis mediante uma

[20]

especificagio, que o proprio conceito nio contém,“*! de suas condi¢des de aplicagio.

De acordo com essa doutrina, determinar uma intui¢io é tomé-la como caso ou ‘condi¢io’ (como

diz Kant) objetiva da regra contida em um conceito, de tal modo que ela se constitua na

representagio de um correlato sensivel para esse conceito. Determinar o tempo (qua intuigio) ¢,
: <« . LY a4 » 4 . . -~

assim, “objetificd-lo”: é tomar a ordem temporal subjetiva como representagio de uma certa

ordem objetiva — aquela que, em cada caso, corresponde a uma das formas l6gicas do juizo. E

assim que a ‘permanéncia do real no tempo’ esquematiza a substancialidade, a sucessio temporal

regular esquematiza a causago, e assim por diante (A 142-5/ B 182-4).

Resta saber de que modo Kant pretende poder estabelecer que essas ‘determinages do tempo’

sdo, em sentido préprio, transcendentais — ou, o que ¢ 0 mesmo, que essas ‘condi¢des formais e



puras da sensibilidade’ sio condigdes necessdrias da experiéncia. A resposta a essa pergunta serd
também, naturalmente, a chave para compreender por que a conclusio de uma prova
transcendental deve ser chamada ‘principio’, e ndo ‘teorema’ (Cf. A 737/ B 765).

E 4til considerar, seguindo a indicagio do préprio Kant, a ligio de Hume. O ‘mais sutil de todos
os céticos’ (A 764/ B 792) nio teve, por muito cético que fosse, maior dificuldade em caracterizar
as condicoes de aplicagio empirica dos conceitos ‘puros’: suas descrigdes dos “esquemas” da
substincia, ou da causalidade (dos ‘processos da imagina¢io’ que atribuem ‘imagens’ a esses
conceitos, como diz Kant: A 140/ B 179-80), sio, de resto, mais vivas e minuciosas que qualquer

coisa quc s€ possa encontrar na prosa 4rida de Kant.

Mas, em Hume, nio temos juizos sintéticos a priori. Ele no pretende (muito pelo contririo) estar
em condi¢oes de provar que uma proposi¢io apoditicamente certa subjaz a cada uma das
« . » . . 7. « . » 7. ’
analogias” que associam um conceito metafisico a sua “contrapartida” empirica. Mas, também
por isso, nenhuma ‘questio de direito’, no sentido kantiano, fica respondida pela doutrina da

associa¢do de ideias.

Para responder a uma tal questdo, estabelecendo a ‘validade objetiva’ dos principios do
entendimento, Kant deve estabelecer que a prdpria sucessio temporal indeterminada (o dado
“bruto” do ‘sentido interno’) seria impossivel se esse indeterminado nio fosse determindvel
relativamente as formas légicas dos juizos. Em outras palavras, trata-se de mostrar que a ordem
temporal subjetiva pressupée a ordem objetiva que corresponde, em cada caso, ao esquema de

uma categoria. Isso, e nada menos, ¢ o que significa, para Kant, provar um principio:

A prova, na verdade, nio mostra que o conceito dado (por exemplo, daquilo que
acontece) conduza diretamente a outro conceito (o de uma causa), pois uma tal passagem
seria um salto que nao se poderjzz jusriﬁcar; mostra, porém, que a propria experiéncia,

portanto, o objeto da experiéncia, seria impossivel sem tal ligagao. (A 783/ B 811)

Estritamente falando, porém, nio é de modo algum a ligagio conceitual que ‘torna possivel’ a
experiéncia, mas a ‘determinagio do tempo’ que corresponde, analogicamente (como uma espécie
de “tradugio” intuitiva), a forma légica de certa classe de juizos empiricos: aqueles, justamente,

que instanciam tal ligagdo (assim, para a causagio, os juizos hipotéticos). Por isso Kant escreve (no



comentdrio ao principio das “Analogias da Experiéncia”), a propdsito dos principios do

entendimento:

Estes principios autorizam-nos apenas a encadear os fenémenos segundo uma analogia
com a unidade I6gica e universal dos conceitos e, portanto, a servirmo-nos, no proprio
principio, da categoria; mas, na sua execugio (na aplicagio aos fenémenos), utilizaremos,
em lugar desse principio, o esquema da categoria, como chave do uso desta, ou, de
preferéncia, colocaremos a par da categoria esse esquema, como condicio restritiva, dando-

lhe o nome de férmula do principio. (A 181/ B 224)

Estamos, agora, mais perto de compreender de que modo um ‘fio condutor’ extralégico deve
tornar possivel, para Kant, uma prova de que a verdade de certa proposi¢io dada ¢ ‘condi¢io de
possibilidade’ da experiéncia. Provar uma tal proposi¢io transcendental consistird em estabelecer
(se tal coisa for possivel, o que aqui nio estd em discussio) que a verdade dessa proposi¢o ¢ uma
pressuposi¢io da determinagio do tempo de acordo com o esquema de certo conceito puro; e,
além disso, que tal determinagio ¢, por sua vez, uma pressuposi¢io da ordem temporal subjetiva

do ‘sentido interno’.[21]

E comegamos a entrever, também, o que poderia ser uma alternativa kantiana as dificuldades em
que se enreda Moore com sua prova. Na perspectiva de Kant, provar a ‘realidade dos objetos da
intui¢do externa’ ¢ provar que seu principio (e, portanto, a ‘determinagio do tempo’
correspondente a certo conceito puro: o de uma substincia permanente) ¢ uma condigio

necessdria da temporalidade da prépria experiéncia ‘interna’.

Tal ¢, com efeito, a prova que Kant pretende fazer na “Refutagio do idealismo”. O sucesso dessa
N . .. - .

prova depende, em consequéncia, de algo mais que a ‘simples andlise de conceitos’, por um lado
— ¢, por outro, de algo menos que a verdade de quaisquer proposi¢des empiricas particulares
(como aquelas em que Moore pretendeu fundar sua prova). Este tltimo ponto ¢ decisivo, pois
nele é que reside a diferenga crucial entre as técnicas de prova de Kant e Moore: para o primeiro,
sdo as propriedades temporais da simples percep¢io — veridica ou iluséria, pouco importa — de

. - - < - >
coisas como maos humanas que fornecerio o fundamento de sua ‘prova de um mundo exterior’.
S6 por isso ¢ que ele pode anunciar, de resto, que nessa prova ‘o jogo do idealismo se volta, com

maior razo, contra ele mesmo’ (B 276).



Se Kant teve algum sucesso, jogando esse jogo, em ‘remover de uma vez por todas o estado de
coisas que considerou um escindalo para a filosofia’ é outro assunto. A esse respeito, bem pode
ser que Moore tenha razio. Deve estar claro, entretanto, que um veredicto sério depende, nio
apenas de um exame acurado da “Refuta¢io do idealismo”, como, sobretudo, de uma avaliag¢io
exaustiva da teoria kantiana da ‘determina¢io do tempo’ que ¢ parte integral da pretendida
refutagio. Pois, se essa teoria resultar insustentdvel, nio é apenas o argumento especifico oferecido
por Kant na Refutagio que deve ser rejeitado, mas toda a estratégia de prova que ele pretende

exemplificar.

Empreender esse exame estd fora de questio aqui. Estd igualmente fora de questio, em

N . ~ . P )
consequéncia, saber se, depois de tudo, teremos alguma razio para preferir a via ‘transcendental
de Kant a via ‘empirica’ de Moore. Mas talvez nio seja impréprio assinalar que, de ndo ser
inteiramente descabida a hipétese de trabalho anunciada no inicio desta sec¢io, pelo menos uma
terceira via estd disponivel. E com uma breve observagio a este respeito que eu gostaria, entio, de

concluir.

O que é uma prova filoséfica?

H4 alguns anos, Ridiger Bubner sugeriu que o trago distintivo de um “argumento
transcendental”  kantiano residiria em wuma propriedade peculiar que ele chamou
‘autorreferencialidade’ (Bubner 1975). A ideia, cuja formulagio basica Bubner atribui a Hintikka

(1972), € que

ndo somente o caminho regressivo em diregio a pré-condigoes dadas deve ser chamado
! ! 7 . . Ve A
transcendental’, mas, antes, o unico argumento digno desse nome € um que, ao fazé-lo,

regride até as condigoes de sua prdpria operagio. (Bubner 1975: 459-60.)

Essa concepgio pretendia, naturalmente, captar o sentido em que, para Kant, a conclusio de uma
prova filoséfica ‘torna possivel a propria experiéncia que € o fundamento de sua prova’ (A 737/ B
765). No artigo “Quantifiers, language-games and transcendental arguments” (republicado em
Hintikka 1973), ao qual Bubner se refere, Hintikka esbogou, com efeito, uma semantica da légica

de primeira ordem baseada na teoria dos jogos, de acordo com a qual sentengas quantificadas



estio ‘conectadas com a realidade’ por meio de certos processos (jogos) de
verificagio/falseamento, que Hintikka chamou ‘jogos de explorar o mundo’. De acordo com essa
teoria, qualquer argumento dedutivo na lc')gica de primeira ordem pressupoe, forgosamente, a

possibilidade de jogar esses jogos. Em consequéncia:

Se um argumento dedutivo supostamente estabelece tal possibilidade, e se tal argumento
é ele proprio, quantificacional, entio temos uma situagio algo andloga a que Kant
descreve. A conclusio (a possibilidade de certas prdticas conceituais) é obtida por um
argumento que se apoia, ele prdprio, sobre essas prdticas. A conclusio torna possivel o

proprio argumento por meio do qual € estabelecida. (Hintikka 1972: 278)

Nio ¢ técil perceber em que a nogio de ‘autorreferéncia’ de Bubner[??!

contribuiria para elucidar
a estrutura de um argumento que tivesse (supondo que algum argumento tenha) as caracteristicas

indicadas por Hintikka. Como observa Wolfgang Carl:

se isso é um caso de autorreferéncia, entdo a tese de que os argumentos transcendentais sio
autorreferenciais resolve-se na afirmagio de que esses argumentos sio uma espécie de
argumentos pressuposicionais: 0 que o argumento tenta estabelecer € pressuposto pela

interpretagio semdntica de sua forma Iégica. (Carl 1979: 107)

Para Kant, entretanto, o ‘fundamento da prova’ de uma proposi¢io transcendental era, como
vimos, a estrutura temporal da experiéncia. Ora, se essa estrutura fornece algo como a
(4] ~ A : bl 7 e ~ 4 O]

interpretagio semdntica’ de uma forma ldgica, nio ¢, com certeza, da forma légica de um

argumen to. [23]

Sdo os juizos empiricos que fazemos que, se Kant estiver certo, nio poderiam ser
verdadeiros, nem falsos, se certas condig()es nio estivessem satisfeitas: se, por exemp]o, nao
existissem quaisquer ‘coisas fora de nés’. Pelo menos no que respeita a Kant, portanto, falar em
. _ . , . . .

interpreta¢io semantica da forma légica de um argumento’ ndo parece mais esclarecedor que falar
em ‘autorreferéncia’. Na melhor das hipdteses, qualquer dessas expressdes ¢ uma abreviatura
enganosa para designar o complicado mecanismo pelo qual, como vimos, as ‘condigoes sensiveis

do conhecimento’ ingressam, sob a bandeira da ‘experiéncia possivel’, na prova de uma proposigio

filosofica.



Mas, para Kant, tratava-se de uma ‘condi¢io formal e pura da sensibilidade’, a ser desocultada por
um argumento. Que a exibi¢io de um objeto empirico (uma mao humana, trés erros tipograficos)
pudesse, alguma vez, cumprir a mesma fungio, sem a necessidade de nenhum argumento
adicional, ¢ claro que Kant reputaria inconcebivel. E a0 menos nisso, como vimos, Kant e Moore

estariam de acordo.

A possibilidade merece, entretanto, algo mais que a desconsideragio sumdria. Se nio estou
enganado, também, nio sou o Unico a ter essa impressio. Os fildsofos que, teimosamente,
quiseram ler, nas entrelinhas do argumento empirico de Moore, a dramatiza¢io ir6nica de uma
o~ <« » . ~ . .
proposi¢io “transcendental” pressentiram, com razio, nesse argumento frustrado, a proximidade
de algo importante, talvez sem precedentes numa discussio filoséfica desse tipo: a apresentagio
ostensiva de um paradigma da certeza empirica como paradigma. Quando tivermos clareza sobre
O que estaria envolvido em uma tal apresenta¢ao (e isso significa, em primeiro lugar, sabermos em
que consiste tomar uma coisa como paradigma, padrio ou medida de outra coisa), talvez
estejamos em condigdes de elucidar o papel que poderia ter, no tratamento de um problema como
o de Moore, ‘um certo gesto’. Eu nio estou pensando no gesto (feitas as contas, demasiado

timido) do préprio Moore, mas em um gesto propriamente exemplar:

Depois que saimos da igreja, estivemos por algum tempo a conversar sobre a engenhosa
sofistica concebida pelo Bispo Berkeley para provar a inexisténcia da matéria, e que todas
as coisas no universo sio meramente ideais. Observei que, embora estejamos convencidos
de que essa doutrina nio ¢ verdadeira, € impossivel refutd-la. Nunca esquecerei a

vivacidade com que Johnson respondeu, chutando com toda a for¢a uma grande pedra,

até fazé-la saltar: “Eu a refuto assim!” (Boswell 1791: 333 )[2 4

Referéncias
Allison, Henry E. (1983) Kant’s transcendental idealism. New Haven: Yale University Press.

Ambrose, Alice. (1942) Moore’s proof of an external world. In: Schilpp, P. A. (ed.), The
philosophy of G. E. Moore, 31ded La Salle, I1l.: Open Court, 1968.

Anscombe, G. E. M. (1957) Intention. Ithaca, NY: Cornell University Press.



Austin, J. L. (1946) Other minds. In: Philosophical papers, 3'd ed. Oxford University Press, 1979.
Brueckner, Antony. (1983) Transcendental arguments I. Nods 17: 551-75.

Brueckner, Antony. (1984) Transcendental arguments II. Noiis 18: 197-225.

Boswell, James. (1791) The life of Samuel Johnson, L.D.L. Oxford University Press, 1989.

Bubner, Rudiger. (1975) Kant’s transcendental arguments and the problem of deduction.

Review of Metaphysics XXVIII, 3: 454-67.

Carl, Wolfgang. (1979) Comment on Rorty. In: P. Pieri, R.-P. Horstmann, and L. Kruger (eds.).

Transcendental arguments and science. Dordrecht: D. Riedel.
Clarke, Thompson. (1972) The legacy of skepticism. Journal of Philosophy, LXIX, 20: 754-69.
Crawford, Patricia. (1962) Kant’s theory of a philosophical proof. Kane-Studien 62: 257-68.

Frege, Gottlob. (1884) Os fundamentos da aritmética. Trad. Luiz Henrique Lopes dos Santos.

S30 Paulo: Abril Cultural, 1980.

Hintikka, Jaakko. (1969) Kant on mathematical method. In: L. W. Beck (ed.). Kant studies today.
La Salle, IlL.: Open Court.

Hintikka, Jaakko. (1972) Transcendental arguments: genuine and spurious. Nods VI, 3: 274-81.

Hintikka, Jaakko. (1973) Logic, language-games and information. Oxford: Clarendon Press.

Kant, Immanuel. (1781) Kritik der reinen Vernunft. In: Werkausgabe I11/IV. Ed. Weischedel.
Frankfurt: Suhrkamp, 1977.

Kant, Immanuel. (1783) Prolegomena. In: Werkausgabe V. Ed. Weischedel. Frankfurt:
Suhrkamp, 1977.

Kant, Immanuel. (1800) Logik [Jische] In: Werkausgabe VI. Ed. Weischedel. Frankfurt:
Suhrkamp, 1977.

Loparic, Zeljko. (1990) The logical structure of the first antinomy. Kane-Studien 81: 280-303.

Moore, G. E. (1939) Proof of an external world. In: Philosophical papers. London: George Allen
& Unwin, 1959.



Moore, G. E. (1942) Replies to my critics. In: P. A. Schilpp (ed.), The philosophy of G. E. Moore.
La Salle, IlL.: Open Court.

Parsons, Charles (1971) Kant’s philosophy of arithmetic. In: R. C. Walker (ed.), Kant on pure

reason. Oxford University Press.

Strawson, P. F. (1966) The bounds of sense. London: Methuen.

Stroll, Avrum. (1990) Max on Moore. Dialectica 44, 1-2: 153-63.

Stroud, Barry. (1968) Transcendental arguments. Journal of Philosophy LXV, 9: 241-56.

Stroud, Barry. (1979) The significance of scepticism. In: P. Pieri, R.-P. Horstmann, and L. Kruger

(eds.). Transcendental arguments and science. Dordrecht: D. Riedel.
Stroud, Barry. (1984) The significance of philosophical scepticism. Oxford: Blackwell.

Wittgenstein, Ludwig. (1953). Philosophische Untersuchungen. Ed. by G. E. M. Anscombe, G.
H. von Wright, and R. Rhees. In: Werkausgabe, Band 1. Frankfurt: Suhrkamp, 1979.

1. Uma vez, em pleno verdo de Porto Alegre, ofereceram-me uma tulipa colhida na véspera em
Amsterdam, com a recomendagio de manté-la num vaso com 4gua gelada. Na manhi do dia
seguinte, com a ajuda do ar-condicionado e de todo o gelo que havia na gaveta do congelador,

ela ainda parecia recém colhida. <

2.Isso depende, por certo, do que estejamos dispostos a chamar ‘premissas’, ‘conclusio’ ou
mesmo ‘argumento’; mas a questio nio ¢ meramente verbal. AristSteles falou de argumentos
cuja conclusio nio era uma proposi¢io, mas uma agio: este seria, justamente, O trago
distintivo dos ‘silogismos priticos’, que Anscombe pretendeu resgatar do descaso em que
cafram na tradi¢io aristotélica moderna (cf. Eth. Nicom. 1147a. Anscombe 1957: 57-62). Nos
Movimentos dos animais, Aristételes escreve: ‘Mas como € possivel que o pensamento seja as
vezes seguido pela agio, as vezes nio? O que acontece aqui parece paralelo ao pensar e inferir
sobre os objetos imdveis. Naquele caso, o fim ¢é a verdade a que chegamos (pois quando

pensamos as duas proposicoes, pensamos e acrescentamos a conclusio), mas aqui as duas



proposi¢des resultam em uma conclusio que é uma agio — por exemplo, se penso que todo
homem deve caminhar, e que eu mesmo sou um homem, ponho-me a caminhar; ou que, em
troca, nenhum homem deve caminhar, e que eu sou um homem; simplesmente fico em
repouso’ (7, 701a 7-15). Wittgenstein, nas Investigagcoes filosoficas, fala em ‘inferéncias que
nio pertencem a Ldgica’; seu exemplo ¢ a inferéncia, com base no que eu vejo em uma
fotografia, de uma conjectura acerca do que estava ocorrendo na situagio fotografada
(Wittgenstein 1953: §486). Oswaldo Chateaubriand, em um trabalho ainda nio publicado,
fala em premissas ‘que nio podem ser representadas como sentengas’. Seu exemplo ¢ a
impressio que vdrias testemunhas causaram sobre o jari num processo criminal: “‘Mesmo se
em geral se admite que uma testemunha causou boa, ou m4, impressio, isso nio pode, em
geral, SEr eXpresso linguisticamente, em paridade com as outras premissas, e ndo constard dos
autos’. Em todos esses casos, ndo se trata de disputar por palavras: ‘Diga o que quiser, com tal
de que isso ndo o impeca de enxergar o que hd’, recomendaria Wittgenstein (1953: § 79).
Quanto a mim, adoto, neste trabalho, a politica conservadora de chamar ‘premissa’,
‘conclusio’ e ‘argumento’, exclusivamente, aquilo que os livros-texto de l6gica chamam assim.
Isso permitird concentrar a atengio no contraste entre as provas exclusivamente discursivas

(argumentos, no sentido standard) e aquelas que, justamente, mais me interessam. <>

<.n

3. O demonstrativo ‘ai’ poderia (alguns dirdo, deveria), por sua vez, ser eliminado, em favor de
uma paréfrase que ndo contivesse indexicais. A complicagio é irrelevante no presente

contexto. <

4. Cf., para uma avaliagio predominantemente negativa das perspectivas a este respeito,

Brueckner 1983 ¢ 1984. «

5. Como se verd, meu tratamento da prova de Moore ¢ tributdrio da interpretagio proposta por
Thompson Clarke em “The legacy of skepticism” (Clarke 1972), admiravelmente retomada e
desenvolvida por Stroud em seu livro sobre o ceticismo filoséfico (Stroud 1984). O limitado
interesse de minha abordagem prende-se 4 tentativa de caracterizar a dualidade entre o ‘raso’
(‘the plain’) e o ‘filoséfico’ (Clarke), ou entre os pontos de vista ‘interno’ e ‘externo’ (Stroud),
em termos de procedimentos de prova, ou do que talvez coubesse chamar a gramdtica da
justificagdo. Essa abordagem ¢ motivada por restri¢des (que nio posso discutir no presente
artigo) a ideia, comum a Clarke e a Stroud, de que aos usos ‘raso’ e ‘filoséfico’ de uma

sentenga no corresponde uma diferenga de sentido — que, por exemplo, duas ocorréncias da



sentenga ‘Sei que ndo estou sonhando’, tais como proferidas, respectivamente, por Descartes
no curso de suas meditagdes metafisicas e por um turista que contempla o Rio de Janeiro do
alto do Corcovado, ‘nio sio apenas gémeas verbais, mas gémeas de significado’ (Clarke 1972:
759). Em minha opinido, a mera observagio de que os procedimentos de prova disponiveis
em um e outro caso nio sio os mesmos — ou, pelo menos, de que o que certamente
constituiria uma prova no segundo caso seria perfeitamente irrelevante no primeiro — deveria
ser considerada uma objegio prima facie a essa suposigio. Estd claro, porém, que consideri-la
uma obje¢do genuina depende (como Stroud e Clarke sabem muito bem, e dizem com todas
as letras) de que estejamos dispostos a admitir que o sentido de uma proposi¢io nio ¢
indiferente a0 modo pelo qual ela pode (quando pode) ser provada. Ao menos uma coisa mais
deveria, porém, estar igualmente clara: que admiti-lo ndo importa em comprometer-se com o
‘verificacionismo’; pois nio se estd dizendo que uma proposi¢io nio tem sentido a2 menos que
disponhamos de um meio de prova para ela. Antes, saber como se prova uma proposigio ¢
uma das coisas que podem estar envolvidas em compreendé-la (portanto, em saber o que ela
significa): ‘A pergunta pelo modo e a possibilidade da verifica¢io de uma proposicio ¢ apenas
uma forma particular da pergunta “O que vocé quer dizer?”. A resposta é uma contribuigio a
gramdtica da proposi¢io’ (Wittgenstein 1953: § 353). Como observa Chateaubriand (em seu
trabalho citado acima), hd certamente algo errado com o argumento que conclui, a partir do
fato de que o principio de verificagdo ndo funciona em geral, que ele nunca funciona! Seja
como for, e independentemente da caracterizagio que aceitarmos das relagoes entre sentido e
verificagdo, a inspe¢io das variedades de prova que distinguem o ‘raso’ e o ‘filoséfico’ ¢
certamente parte da tarefa de inventariar o conteddo do que Clarke chama o ‘legado do
ceticismo’: a saber, ‘o problema do raso, de sua estrutura, do cardter e da fonte de sua relativa
“ndo objetividade™ (1972: 769). Discuto as questdes semanticas indicadas nesta nota em um

trabalho em preparagio. <

. Ambrose a discute em seu 1942. Ela concede a Moore que, em circunstincias ordindrias, a
técnica de prova adotada por Moore decidiria conclusivamente a questdo de saber se, em uma
cole¢io de moedas, hd alguma de dez centavos: “Mas, quanto ao passo seguinte do argumento,
a saber, a inferéncia de “Existe uma moeda de dez centavos” para “Existem objetos externos”,
isso ndo poderia convencer o homem comum da existéncia de um objeto externo, pois tal
coisa nio estaria em discussao’ (1942: 405). A prova de Moore ¢, assim, dividida em dois

momentos: uma prova empirica (que, em sua avaliagio subsequente, Moore nio leva em



7.

10.

11.

conta) e uma prova filoséfica (que, em circunstincias ordindrias, ninguém pediria). A
interpretagio subsequente de Ambrose ¢, todavia, comprometida pela mesma “sedugio” que
compromete outras interpretagdes de Moore: a de atribuir-lhe

“segundas intengdes” filoséficas — como se fosse intolerdvel admitir que Moore pudesse ter
querido dizer exatamente o que disse, e ainda assim ter pretendido dar alguma contribui¢io
tilosoficamente significativa (cf., a propdsito, a discussio admirdvel de Stroud 1984: 88-126).

H

Em troca, a verdade ou falsidade de uma proposi¢io analitica pode ser determinada apenas
pela andlise do conceito do sujeito — o que equivale a dizer que, do ponto de vista da
atribui¢io de seu valor de verdade, a referéncia ao objeto ¢ irrelevante. Isso explica, de resto,
que possamos fazer juizos analiticos sobre objetos inexistentes, ou mesmo impossiveis, e

também por que seu valor de verdade ¢ conhecido a priori(cf. Allison 1983: 75). <

.Isso decorre, como veremos, da natureza do pensamento discursivo. Para Kant, conceitos

nunca se referem diretamente a objetos, mas apenas a outras representagdes (conceitos ou
intuigdes) (A 68/ B 93): essa limitagio ¢ constitutiva da natureza predicativa dos conceitos.
Assim, um conceito (por oposi¢io a uma intuigdo) s6 se refere a um objeto ‘mediatamente,
por meio de uma nota (eines Merkmals) que virias coisas podem ter em comum’ (A 320/ B

377).

. A solugio do ‘problema geral da razdo pura’ estd subordinada a essa explicagdo. Esse problema

geral é o problema de saber como poderfamos decidir, com ‘absoluta independéncia de toda e

qualquer experiéncia’ (B 3), se um juizo sintético ¢ verdadeiro ou falso. <

A distingdo entre classes de juizos (a priori/a posteriori, analitico/sintético) guarda, assim,
uma relagio interna com a distingdo entre procedimentos de prova. Nos Fundamentos da
aritmética, Frege anota: ‘As distingbes entre a priori e a posteriori, sintético e analitico,
concernem, a meu ver, ndo ao conteudo do juizo, mas a justificagio da emissio do juizo’
(Frege 1884: 206). Em uma nota, Frege assinala que nio pretende, com essa caracterizagio,
estar introduzindo nenhuma novidade, mas apenas capturando o que outros légicos antes

dele, ‘especialmente Kant’, visaram (ib.). <

Como veremos, isso nio vale apenas para as representagdes sensiveis, embora sé para estas

valha imediatamente. <



12.

13.

Na interpretagdo construtivista de Kant (cf. Lopari¢ 1990), seria preciso falar de outro modo:
um juizo que tivesse apenas ‘validade objetiva’, mas carecesse de ‘realidade objetiva’ (um juizo
transcendente), careceria, também, de valor de verdade. Pessoalmente, nio tenho nenhuma
restricio de principio a essa nota¢io, mas também nio creio que nenhuma questio
importante esteja em jogo em seu contraste com a notagao “realista” que, por comodidade,
adoto em minha exposi¢io. Numa perspectiva rigorosamente kantiana, falar em juizos que
nio tém nenhum valor de verdade, ou em valores de verdade que ninguém pode determinar, ¢
perfeitamente indiferente: se tanto, a diferenga se resume ao ‘grito de guerra’, como diria

Wittgenstein. <

Posso estar alucinando: mas, entdo, também uma alucinagio ¢ a representagio de uma

experiéncia (logicamente) possivel. <

14. Kant, naturalmente, define a verdade da sintese transcendental (isto ¢, a validade objetiva dos

15.

principios do entendimento) como ‘concordincia com o objeto’: a sintese transcendental ‘s6
tem verdade (concordincia com o objeto) pelo fato de nada mais conter sendo o necessirio a
unidade sintética da experiéncia em geral’ (A 157-8/ B 196-7). Mas ‘concordincia com o
objeto’ nio significa ai: acordo com o dado (com a matéria da experiéncia, para falar como
Kant), mas com o modo de presentagio do dado (com sua forma). Que os ‘principios’ do
entendimento possam ser ditos, neste sentido (e, mesmo, em qualquer outro), verdadeiros (ou
falsos) mereceria, entretanto, discussdo. O leitor atento ndo deixard de encontrar, no presente

artigo, o principio de uma resposta negativa a essa questao. <2

Para Kant, seguindo uma tradi¢io que remonta, pelo menos, a Aristételes, a percepgio
sensfvel ¢ o inico modo de apreensio de particulares. Strawson argumenta, em The bounds
of sense, que, transposta do fargio das faculdades’ para o da anilise conceitual sébria, a
dualidade entre sensibilidade e entendimento deixa-se reduzir a dualidade entre conceitos
gerais e instincias particulares de conceitos gerais (cf. Strawson 1966: 20). Em suas linhas
gerais, a tentativa de Hintikka (1969) de purgar o conceito kantiano de intui¢io, dissociando a
filosofia da matemdtica de Kant de sua teoria da sensibilidade, ¢ aparentada a4 proposta de
Strawson. O programa de Hintikka (que foi executado em seu livro de 1973) ¢é substituir a
receptividade da sensagio pelas atividades de ‘buscar e encontrar’ objetos, explicadas em
termos de uma reconstru¢ao, baseada na teoria dos jogos, do conceito wittgensteiniano de um

jogo de linguagem. As dificuldades dessa tentativa merecem tratamento a parte. De todo



16.

17.

18.

19.

20.

21.

modo, e embora, sob diversos aspectos, o programa me parega deixar de fazer justi¢a a Kant
(ndo menos que a Wittgenstein!), vale a pena assinalar que uma regra para buscar objetos ¢
justamente o que, de acordo com Kant, um esquema transcendental contém — e um
‘principio’ do entendimento nio ¢, como veremos, outra coisa que o enunciado de uma tal

regra. «

Hintikka sugeriu que a nogdo de ekhtesis (ou apresentagio), na prova euclidiana de uma
. e _ ~ . a
proposi¢do geométrica, ‘oferece uma boa reconstrugio da nogio kantiana de exibi¢io de um
conceito geral por meio de um representante particular’ (1969: 133); ele também argumentou
que essa nogio corresponde a regra de instanciagio existencial na teoria da quantificagio. Essa
interpretagio ¢ a base da tentativa de Hintikka — criticada por Parsons (1971) e Allison
(1983: 67) — de dissociar singularidade e imediatidade, para reter apenas a primeira como

nota caracteristica do conceito kantiano de intui¢do. <

Esse ¢ o nucleo do que se poderia chamar a interpretagio canénica da teoria kantiana da prova

tiloséfica (cf., por exemplo, Crawford 1962). <

O esquema nio ¢, com certeza, uma representagio geral, ou ‘por notas comuns’. A
caracterizagio dos esquemas como intuigdes puras “conceitualizadas” (isto ¢, determinadas em
relagdo a um conceito puro, no sentido adiante especificado) ¢ defendida, persuasivamente,

por Allison (1983: 179-185). <

Cft. a Ldgica de Jische, §58 (Kant 1800: A 188-9). Na Critica da razio pura, cf. A 139/ B 178
(a categoria ¢ a condicio de uma regra geral: as leis da natureza a aplicam a instincias

particulares). Cf., também, A 330/ B 386. <

Por isso mesmo nio ¢ possivel fazer uma prova analitica, ‘por simples andlise de conceitos’, de

um principio do entendimento. <

Tal é a interpretagio que, se nio estou enganado, melhor esclarece a caracterizagio kantiana da
estrutura de uma prova transcendental, na “Disciplina da razio pura”. Cf., a propésito, esta
passagem muito citada: ‘Ora, toda a razdo pura, no seu uso simplesmente especulativo, nio
contém um Unico juizo por conceitos, diretamente sintético. Efetivamente, como mostramos,
nio ¢ capaz de fornecer, por meio de ideias, nenhum juizo sintético que tenha validade
objetiva; por meio de conceitos do entendimento, porém, estabelece principios certos, mas

apenas indiretamente, pela relagio desses conceitos a algo de totalmente contingente, a saber a



experiéncia possivel; pois, quando ¢ suposta essa experiéncia (algo enquanto objeto de uma
experiéncia possivel), estes principios podem ser, sem duvida, apoditicamente certos, mas nio
podem, em si mesmos (diretamente), ser conhecidos a priori. Assim, ninguém pode,
unicamente por estes conceitos dados, penetrar a fundo a proposi¢ao: Tudo o que acontece
tem uma causa. Por isso esta proposi¢io nio ¢ um dogma, embora de um outro ponto de
vista, a saber, no tinico campo de seu uso possivel, isto ¢, da experiéncia, possa muito bem ser
provada apoditicamente. Mas ¢ chamada principio e ndo teorema, embora possa ser provada,
por possuir a propriedade especial de tornar possivel o fundamento de sua prépria prova, a

saber, a experiéncia possivel, e nesta dever estar sempre pressuposta’ (A 736-7/ B 764-5). <

22. ‘Um argumento transcendental afirma o que afirma e diz algo sobre si mesmo’ (Bubner 1975:

460). <

23.Tal ¢, justamente, a razio por que as ‘ideias transcendentais’ estio limitadas a um uso

puramente heuristico ou ‘regulativo’ (Cf. A 642-68/ B 670-97). «

24. O cardter antes programdtico que analitico do presente escrito ¢ o principal, sem ser o tnico,
dos defeitos que, por ora, nio fui capaz de remediar. Eles seriam mais numerosos (e, em alguns
casos, mais graves) nio fossem as discussoes que travei com Eduardo Vicentini de Medeiros,

Elfio Ricardo Mendes, Peter Dalla Riva de Oliveira e Rodrigo Torres Guedes. <

Arquipélago Filosético, Vol. 1, No. 16 (2025), e-016
ISSN 3086-1136



Artigo: Provar e mostrar

Autor(es): Paulo Faria

Data: 15 Out 2025

Revista: Revista Arquipélago Filoséfico
Volume: 1

Numero: 16

Piginas: ¢-016

ISSN: 3086-1136

@article{paulo-faria-provar-e-mostrar,
author = {Paulo Faria},
title = {Provar e mostrar},
year = {2025},
month = {0ut},
journal = {Revista Arquipélago Filoséfico},
volume = {1},
number = {16},
pages = {e-016},
issn = {3086-1136},
url = {https://arquipelago.fi/paulo-faria-provar-e-mostrar/}



