APQUIEFLAGO

iLlosofico

LOGICA TEMPORAL

Paulo Faria, Ainda néo

Arquipélago
04 Out 2025 — 21 min read

(cc) Foto por Ronai Rocha

Nota dos editores

Este artigo foi escrito em 1995 para uma revista dos estudantes do Departamento de Filosofia da
UFRGS, a Questoes disputadas. Paulo Faria gentilmente permitiu sua republicagio no
Arquipélago. O artigo salienta algumas dificuldades de se diferenciar um enunciado “p” de
enunciados do tipo “¢ verdade que p”. Disso se segue, no artigo, uma perplexidade com respeito a

nogio de verdade em um determinado tempo, p-em-t. Em textos posteriores — por exemplo, no


https://arquipelago.fi/tag/logica-temporal/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/

primeiro capitulo do seu livro Time, thought and vulnerability (2017) —, essa perplexidade estd
dissolvida, uma vez que razdes sio indicadas para se introduzir indices temporais em enunciados.
Mas a difildade de se distinguir “p” e “é verdade que p” permanece, e, do mesmo modo, para a

guir - p quep p p
distingbes entre “p-em-t” e “¢é verdade que p-em-t”.

Paulo Faria é professor titular no Departamento de Filosofia da UFRGS.

Ainda n3o

Paulo Faria

Quando vocé me perguntou o que eu pensava sobre o problema dos futuros contingentes, eu
disse que nio pensava nada, que nio perderia uma hora de sono pensando nisso. Eu posso dormir

sem o Principio de Bivaléncia, se ¢ esse o problema, acrescentei.

Vocé disse que sim, que era esse o problema — mas que, se eu podia dormir sem o Principio de

Bivaléncia, entdo estava tudo bem, porque essa era a solugio do problema.

Olha, eu nio sei se entendo essa solugio. Da tltima vez que perdi o sono, em todo caso, foi nisso
que fiquei pensando — se eu sabia o que estava dizendo quando dei aquela resposta. E o resultado
a que cheguei foi... Bem, ndo encontro outra maneira de expressd-lo sendo dizendo, simplesmente:

nao sei.

Vocé notard que essas palavras sio ambiguas — que eu tanto poderia estar dizendo que nio sei
agora se antes sabia (e, digamos, esqueci), como poderia estar dizendo que (sim, agora eu sei que)
nao sabia (o que estava dizendo quando disse que podia dormir sem o Principio de Bivaléncia). O
propdsito das observagoes que seguem ¢ resolver essa ambiguidade — uma tarefa mais complicada

do que parece a primeira vista.

‘Como assim, uma tarefa mais complicada?” Tudo que tenho a fazer, vocé dird, ¢ esclarecer o que
1 1 e ) .
quis dizer quando escrevi, linhas acima: ‘ndo sei’. Mas, justamente, se isso fosse sempre uma tarefa

simples, €u nunca me encontraria numa situagao como esta em que me encontro — a situagao em


https://amzn.to/3VO60OU?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/3VO60OU?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/3VO60OU?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/3VO60OU?ref=arquipelago.fi

que estou inclinado a dizer exatamente o que disse, ‘ndo sei’. O que ¢ que eu nio sei? Eu nio sei se

entendo a solugio que eu disse que aceitava para o problema dos futuros contingentes.[l] Como

posso decidir se antes entendia e agora deixei de entender?

Ao menos uma coisa ¢ certa: se eu sabia o que estava dizendo, deveria poder explicd-lo caso alguém
mais nio o entendesse. Mas a ideia de conjecturar agora sobre o que eu teria dito (se alguém me
tivesse perguntado) parece-me tio futil quando irrelevante. Como decidiriamos se a conjectura é
verdadeira? E, sobretudo, supondo que pudéssemos decidir, quem poderia estar interessado
nisso? Mas saber se uma explicagio ¢ esclarecedora ou pelo menos inteligivel pode ter, em troca,

um interesse maior que o de uma conjectura autobiogréfica.

Em todo caso, eis o que tentarei fazer a seguir: reconstituir, tio escrupulosamente quanto for
capaz, a espécie de explicagdo que eu acho que tinha em vista — de fato, a espécie de explicagio que
eu acho que tém em vista, em geral, os fildsofos que (como eu préprio hd nio muito tempo)
podem “dormir sem o Principio de Bivaléncia”, satisfeitos de terem exorcizado assim a ameaga de
que o que vai acontecer no dia seguinte pudesse estar decidido desde o comego do mundo. Se a
explicagio nio for satisfatéria (afinal, eu ndo posso explicar mais do que eu préprio entendo),

vocé pelo menos compreenderd a dificuldade em que me encontro.

Estas notas sio, portanto, um exercicio de ficgdo — mas também sio algo mais do que isso. A
pergunta que eu quero fazer (para mim mesmo, mas vocé saberd se lhe serve a carapuga) é: quando
vocé diz que uma frase que descreve um acontecimento futuro nio pode ser, por enquanto, nem
verdadeira nem falsa, a menos que esse acontecimento seja necessdrio (inevitével, determinado),

como quer que eu entenda o que estd dizendo?

Vamos comegar pelo comego (eu nio estou seguro de poder ir muito além do comego dessa
histdria). Vocé diz: o que ainda no aconteceu (um acontecimento futuro) ou pode acontecer ou
ndo pode acontecer. No primeiro caso, o que pode acontecer, ou pode também ndo acontecer ou
nio pode nio acontecer. Temos, assim, trés possibilidades: um acontecimento futuro ¢ possivel ou

impossivel; caso seja possivel, é contingente ou necessdrio.

Suponho que esteja claro que as modalidades (possibilidade, impossibilidade e necessidade) de
que estamos falando ndo estdo limitadas ao que costumamos chamar necessidade ou possibilidade
I6gicas. Se considerdssemos apenas essa espécie de necessidade ou possibilidade, os unicos
exemplos de “acontecimentos futuros impossiveis” seriam coisas como: ‘Paulo vai terminar de

escrever este artigo ontem’.



7

Também deveria estar claro (eu ainda nio sai do comego) que a “irrevogabilidade do passado” é
um caso do que eu chamei ‘impossibilidade l6gica’. O “exterminador do futuro”, naquele filme
reaciondrio, viaja ao passado para matar o herdi e assim impedir que ele tenha existido. Mas o que
significa ‘impedir que algo (que aconteceu) tenha acontecido’ (Oscar Wilde apresenta a doutrina
cristd da remissio dos pecados como uma forma da convicgio de que o passado ¢ revogdvel: mas

nio entenderfamos essa observa¢io se a tomdssemos como uma refutagio daquela doutrina; o

contexto &, a0 contrdrio, uma defesa do cristianismo.[2] Se entendemos o que Wilde estd querendo
dizer, a ideia de que o perdio faz com que o que aconteceu “nio tenha acontecido” deixa de

parecer absurda. O advérbio “sob uma descri¢io” pode ser ttil aqui.)

Observe, entretanto, que, quando dizemos que o passado ¢ necessirio no sentido em que “o que
estd feito, estd feito”, ndo estamos dizendo que o que aconteceu nio podia nio ter acontecido; que
era necessdrio que isso acontecesse. O lema poderia ser: necessariamente, o que aconteceu,

aconteceu; mas nio: o quc aconteceu, aconteceu necessariamente.

A expressio ‘futuro contingente’ ¢, portanto, ambigua. Por um lado, o futuro parece ser

contingente, e, portanto, nio necessdrio, no mesmo sentido em que o passado ¢ necessdrio.[*!
Nesse sentido, o futuro sé ¢ “contingente” porque ainda ndo aconteceu. Mas esse nio pode ser o
sentido relevante para o “problema dos futuros contingentes”. (Portanto, também nio ¢ a
“irrevogabilidade” do passado — ou do presente — que vem ao caso aqui.) O sentido relevante em

que o futuro ¢ contingente ¢ o sentido em que o que ainda nio aconteceu pode acontecer, e

também pode ndo acontecer.

(Suponha, por um instante, que “s6 hd necessidade 1égica” — que, “no mundo”, tudo acontece
por acaso. Sim, a ideia ¢ estranha: como ¢ que eu entenderia, entdo, a adverténcia, no extintor de

incéndio, para s6 remover o lacre ‘em caso de necessidade’® ‘Nenhum incéndio ¢ necessdrio!’, seria

o caso de dizer.[4] Mas o que me importa aqui é que ndo precisamos rejeitar essa ideia para termos

um problema com a contingéncia do futuro.)

(A situagdo vai ser outra se estivermos inclinados a dizer, em troca, que tudo que acontece
acontece necessariamente — que nada (do que acontece) poderia ser diferente. Pois, nesse caso,
dizer que algo pode acontecer ¢ dizer também que nio pode nio acontecer. Note, entretanto, que,
mesmo nesse caso, parece haver um sentido em que o futuro, em contraste com o passado e o

presente, poderia ainda ser dito “contingente” (sua “contingéncia” seria a do que ainda ¢ mera



possibilidade).[*5] Mas, entio, esse contraste se reduziria a0 contraste entre o que j4 aconteceu,ou
estd acontecendo, e 0 que ainda nio aconteceu; nao era isso o que querfamos ver esclarecido.)

Serd que eu entendo esse plural, ‘tuturos contingentes’? Vocé diz: ‘hd muitos futuros possiveis,

7 b ~ < . bl

mas s6 um passado (e um presente)’. A expressio ‘futuros contingentes’, no plural, apanha essa
ideia. Mas que ideia, exatamente, estd sendo apanhada? Se tudo o que vocé quer dizer ¢ que pelo
menos alguns acontecimentos futuros podem acontecer, e também podem nio acontecer, essa ¢
uma estranha maneira de falar. Vocé nio diz que vai praticar mais esporte em um futuro, mas

simplesmente no futuro — mesmo quando nio estd convencido de sua for¢a de vontade.

Sob esse aspecto, a ideia de futuros contingentes ¢ como a de “mundos possiveis”: uma imagem. A
pior coisa que vocé pode fazer com ela é tomé-la ao pé da letra. (Quando tomamos essa imagem ao
pé da letra, é como se o que ainda nio aconteceu estivesse af, em algum lugar, aguardando para
acontecer: ‘Hd muitos futuros possiveis’ soa como ‘Hd pregos de diversos tamanhos na caixa de
ferramentas que deixei na garagem’. Mas, quando vocé diz que hd muitos futuros possiveis, como

quer que eu entenda o verbo ‘haver’ nessa frase? Nio como um quantificador, suponho.)

Veja, eu ndo estou dizendo que algo estd errado com a expressio ‘futuros contingentes’. Eu estou
dizendo que ela é a expressio de uma imagem, e que € assim que deve ser tomada. (Em particular,
eu nio estou dizendo que s6 hd um futuro, ao invés de muitos. O que eu estou dizendo é, antes,
que ndo consigo atribuir nenhum sentido claro a frase ‘S6 hd um futuro’ ou a sua negagio ‘Hd
mais de um futuro’, porque nio sei em que sentido devo dizer, sem mais, que hd ou nio hd algo
como ofs) futuro(s). Por certo, posso imaginar circunstincias em que seria perfeitamente sensato
dizer uma coisa ou outra. Mas af acontece algo curioso: quando eu considero essas circunstincias,
¢ como se as palavras estivessem dizendo menos do que tinhamos esperado que dissessem. Se, por
exemplo, tudo o que ‘Hd mais de um futuro’ significa ¢ que algumas coisas podem acontecer, e
também podem nio acontecer, entdo, por certo, ndo hd nada errado com essa frase — mas aqui ¢
importante o ‘se’; ¢, também, o sentimento que temos de que, nesse caso, todo o interesse que a
frase tinha para nds desaparece. Eu ndo quero subestimar esse sentimento: ao reconhecé-lo pelo
que ¢ — uma expressio do que, para nés, importa e do que nio importa — defrontamo-nos com
uma tarefa 4 qual, se no estou enganado, deveria ser reservado o nome de ‘filosofia’. Mas eu

estou-me antecipando.)

Por via das davidas, eu vou falar em acontecimentos futuros, ao invés de futuros (contingentes,

necessdrios ou impossiveis) — e direi, quando for o caso, que um acontecimento futuro ¢é



necessdrio (nio pode nio acontecer), impossivel (ndo pode acontecer) ou contingente (pode
acontecer ¢ pode no acontecer). Talvez pudéssemos reservar o termo ‘contingéncias futuras’ para
os acontecimentos da tltima classe.

‘Pode acontecer’, ‘ndo pode nio acontecer’: até aqui falamos de modalidades; onde é que o
Principio de Bivaléncia entra nessa histéria? Se nio me engano, assim: vocé diz que a verdade ou
falsidade do que dizemos (sobre acontecimentos futuros) tem uma relagio com a modalidade.
Mas vocé ndo estd pensando na distingdo entre verdades (ou falsidades) necessirias e contingentes;
vocé estd pensando na distingdo entre algo (que dizemos ou pensamos) ter um valor de verdade
(ndo importa qual) e ndo ter nenhum valor de verdade. Se estivermos de acordo em usar o termo
‘proposi¢io’ para designar algo que dizemos ou pensamos — a0 menos quando o que dizemos ou
pensamos ¢ a espécie de coisa que pode, em principio, ser dita verdadeira ou falsa —, entio a tese
que nos interessa fica assim: se algo ainda nio aconteceu, mas tanto pode acontecer como nio
acontecer, a proposi¢ao que afirma ou nega que isso vai acontecer nao € nem verdadeira nem falsa,
mas serd uma coisa ou outra conforme isso aconte¢a ou deixe de acontecer. Assim, mesmo se ‘p ou
ndo-p’ é verdadeiro

para qualquer valor de ‘p’ (o que nio estd em questio), de ‘E verdade que (p ou ndo-p)’ nio se
segue ‘E verdade que p ou é verdade que ndo-p’. Em outras palavras, se hd contingéncia no futuro,
¢ preciso distinguir entre o Principio do Terceiro Excluido e o Principio de Bivaléncia. Enquanto
o primeiro tem, presumivelmente, aplicagio universal, o segundo nio vale para as proposi¢oes que
descrevem contingéncias futuras — acontecimentos que, como uma batalha naval, podem

acontecer ou nao acontecer.

A primeira dificuldade que eu agora tenho com essa ideia pode parecer uma tolice; mas entio eu
gostaria de saber como contornd-la. Acontece que, para separar assim o Principio do Terceiro
Excluido do Principio de Bivaléncia, vocé precisa de uma distingao entre ‘E verdade quep’e‘p
que eu tenho dificuldade em encontrar (ou, em todo caso, que eu nio encontro onde deveria
estar, para ter a consequéncia que vocé espera que tenha). Pois, se essas duas expressdes sio
equivalentes, entio ‘E verdade que (p ou nio-p)’ e ‘E verdade que p ou é verdade que nio-p’ sio,
ambas, equivalentes a ‘p ou nio-p’ — e, em consequéncia, equivalentes entre si. Dizer que ¢
verdade que vai chover amanha ¢ dizer que vai chover amanhi — e a distingdo que vocé queria fazer

nio sai do chio.

Vocé vai protestar que a introdugio do conceito de equivaléncia embaralha as coisas — que

justamente af reside a tolice da obje¢io. Vocé, afinal, nio estd dizendo que as “condi¢des de



verdade” de ‘p’ e de ‘E verdade que p’ ndo sio as mesmas — que elas nio sio, neste sentido,

equivalentes. A distingdo que vocé quer fazer nio é “extensional”, mas “intensional”.

Como vocé quiser: mas eu ainda quero saber em que consiste essa distingio.

Tudo o que vocé disser sobre espécies de animais que tém coragio pode ser dito, preservado o
valor de verdade, de espécies de animais que
tém rim. Mas vocé pode explicar (ndo pode?) a diferenca entre ter coragio e ter rim. E ninguém
que entenda o que significa ‘ter cora¢io’ e o que significa ‘ter rim’ se arriscaria a dizer que a frase
(O ~ A ~ D : < ~ A . b

s celenterados ndo tém coragio’ diz o mesmo que a frase ‘Os celenterados nio tém rim’. De
resto, para saber que as “condigoes de verdade” das duas proposigoes coincidem nio basta saber

portugués: é preciso estudar biologia, também.

Mas o que € que a frase ‘E verdade que amanha vai chover’ pode dizer que ‘Amanha vai chover’ j4
nio diga? Que as “condi¢oes de verdade” de ‘Amanhai vai chover’ estdo “satisfeitas”? Isso ¢ brincar
com as palavras. Pois em que consiste “estarem satisfeitas as condi¢oes de verdade” de ‘Amanha vai

chover’ sendo no fato de que amanha vai chover?

Vocé diz que esse fato ainda nio aconteceu? Muito bem; mas eu digo que vai acontecer. E, para
dizé-lo, tudo o que eu preciso dizer é: ‘Amanhi vai chover’. (E nio ¢ obje¢io a isso que eu nio
tenha certeza, ou que minha certeza nio esteja justificada. O que ¢ que a certeza tem a ver com o

significado do que eu estou dizendo?)

Vocé diz que as “condi¢des de verdade” de minha afirmagio ainda nio estio satisfeitas? Mas o que

isso significa sendo que o que vai (ou nio vai) acontecer ainda nio aconteceu?

(‘As condicoes estio satisfeitas’: se vocé insiste em dar uma interpretagdo temporal a essa frase,
tudo o que ela pode estar dizendo ¢ que algo aconteceu. Bem, nio ¢ de surpreender que o que
ainda ndo aconteceu nio tenha ainda acontecido. Vocé estd vendo por que eu escrevo ‘estarem
satisfeitas as condi¢oes de verdade’ entre aspas. Mais uma vez: a pior coisa que vocé pode fazer com
uma imagem ¢ tomd-la ao pé da letra. Mas o uso do cachimbo entorta a boca: que a expressio
‘condi¢des de verdade’ evoca uma certa imagem da verdade — do “acordo” ou “ajuste” entre

pensamento e realidade — passa despercebido, a tal ponto nos acostumamos com esse jargio.)

Antes que eu me esquega: as “condi¢oes de verdade” de ‘Amanha vai chover’ estdo “satisfeitas” se,
e somente se, amanhi vai chover. (Ou, por outra: se vocé insiste em dizer que essas condigc’)es

ainda nio estdo satisfeitas, pelo menos leve em conta que isso ¢ trivialmente verdadeiro para



qualquer proposi¢io no tempo futuro — independentemente de quaisquer consideragdes sobre

contingéncia ou necessidade.)

Eu espero que esteja claro que a dificuldade que estou suscitando ndo envolve uma peticio de
principio contra a ideia de uma proposi¢io sem valor de verdade. Nio é por admitir que ‘E
verdade que p’ diz 0 mesmo que ‘p’ que eu estou compelido a dizer que toda proposi¢io ¢
verdadeira ou falsa. Tudo o que estou dizendo ¢ que ‘E verdade que p’ compartilha as vicissitudes
de ‘p’: se a segunda nio é nem verdadeira nem falsa, tampouco a primeira pode ser uma ou outra
coisa. A questdo ¢ saber se podemos distinguir, nos termos em que haviamos imzzgjnzzdo, o)
Principio do Terceiro Excluido do Principio de Bivaléncia. Pois isso dependia de que
encontrdssemos uma interpretacio de ‘E verdade que p’ que barrasse a distribuigio de ‘E verdade’
em ‘E verdade que (p ou ndo-p)’. Mas encontrar essa interpretagio é o mesmo que explicar em
que consiste a diferenca entre ‘O or¢amento da Previdéncia vai estourar antes do fim do ano’ e ‘E

verdade que o or¢amento da Previdéncia vai estourar antes do fim do ano’. (Bem, espero que nio

seja verdade.)

Se nio estou enganado, hd uma diferenca — mas apenas porque ‘E verdade’ é uma expressio
ambigua, que podemos empregar para dizer pelo menos duas coisas diferentes. E, se ndo estou
enganado, uma vez que reconhecemos essa ambiguidade, a impressio de que a contingéncia do
futuro ¢ incompativel com o Principio de Bivaléncia perde todo o interesse que parecia ter. (Por
. . s e, . . , _
que eu digo ‘perde todo o interesse’ ao invés de dizer que o que descobrimos é que essa concepgio
estava errada? Se vocé quiser, ¢ uma questio de énfase. Mas eu ndo gostaria de continuar
alimentando a ideia de que, em filosofia, saber “quem tem razio” ¢ tdo importante quanto saber

por que estamos interessados naquilo que nos interessa.)

Se vocé me diz que nio ¢é verdade que Marta vai andar de bicicleta amanhi, uma coisa que eu
posso estar interessado em saber ¢ se a correia da bicicleta dela arrebentou de novo, ou o que foi
que a fez mudar de ideia. Mas se eu pedisse esse tipo de explicagido, e vocé respondesse que nio
quis dizer que ela ndo vai andar de bicicleta, apenas que nio ¢ certo que v fazé-lo, eu nio poderia

dizer que vocé estd se contradizendo.

Imagine uma linguagem em que a expressio ‘E verdade’ s fosse empregada nos casos em que nds
dirfamos ‘E certo’ ou ‘E necessdrio’. Nessa linguagem, ‘Nio ¢ verdade que Marta vai andar de

bicicleta amanha’ nunca seria tomado como a negago de ‘Marta vai andar de bicicleta amanha’.



E certo que vai chover ou nio vai chover. Mas daf nio se segue que ¢

certo que vai chover ou é certo que nio vai chover. (Em ‘O(p v op)’ o

operador ‘0’ também ndo pode ser distribuido: de ‘O(p v 0 p)’ nio se segue (Op v OoOp’). Do
mesmo modo, quando ‘E verdade’ significa ‘E certo’ ou ‘E necessirio’, ‘E verdade que vai chover

ou ndo vai chover’ nio implica ‘E verdade que vai chover ou ¢ verdade que nio vai chover’.)

Assim, a interpretagio da expressio ‘E verdade’ de que precisdvamos para barrar a passagem de ‘E
verdade que (p ou nio-p)’ a ‘E verdade que p ou ¢ verdade que nio-p’ estd disponivel — e é¢ uma
interpreta¢io natural dessa expressio em um uso que nada tem de andmalo ou aberrante. O tnico
“problema” com essa interpretagio ¢ que ela é rigorosamente obediente ao Principio de
Bivaléncia. Para percebé-lo, ¢ suficiente notar que, para negar a frase ‘E certo que vai chover’, tudo

o que eu preciso dizer ¢ ‘Nio ¢ certo que vai chover.” (E ndo: ‘E certo que nio vai chover’).

Do mesmo modo, se o que vocé quer dizer com ‘E verdade que e vai

acontecer’ é que e é um acontecimento certo (que e¢ necessirio, que e ¢

inevitdvel, que a ocorréncia de e estd determinada), entdo a negagio dessa frase nio ¢ ‘E verdade
. s , . Ny e s

que e ndo vai acontecer’, mas (o que, neste caso, ¢ uma coisa muito diferente) ‘Nio ¢ verdade que

e vai acontecer’.

Vocé diz que ndo tem em vista a ideia de certeza (ou a de necessidade), mas simplesmente a de “ser
verdadeiro no tempo ¢”. O conceito raso de verdade ganha agora um parente préximo, o de
verdade-em-t. Mas vocé ainda me deve uma explicagdo da diferenca entre verdade-em-t e certeza

(ou necessidade).

Uma consequéncia da introdugio desse conceito (se é que algum conceito estd sendo introduzido,
que ¢ justamente o que eu duvido) pareceria ser, em todo caso, que, além de ‘E verdade que...” ou
‘A frase °...” é verdadeira’, deverfamos dispor de expressdes como ‘J4 é verdade que...” e ‘Ainda nio é
verdade que...’; de coisas como ‘foi verdadeiro’, ‘serd verdadeiro’, ¢ verdadeiro agora’; e por af
afora. (Mas, ainda uma vez, € possivel achar uma serventia para cada uma dessas expressoes. Eu
. € . - 7 bl H £
posso dizer, por exemplo, que “ainda nio ¢ verdade” que perdemos a guerra — mas isso ¢ apenas
um modo de dizer que a guerra ainda nio acabou, e muita dgua ainda pode rolar; em outras
palavras, que ainda nio perdemos a guerra; que a frase ‘Ainda nio perdemos a guerra’ é verdadeira;
que € verdade que ainda nio perdemos a guerra. Eu posso dizer que “ndo ¢ mais verdade” que

Paris ¢ a capital do mundo, mas o que estou dizendo, entio, ¢ que Paris ndo € mais a capital do



mundo. Etc. etc. Mas, se nio me engano, nio era nada disso que vocé queria dizer. O que é que
vocé queria dizer?)

Quando vocé diz que “nio ¢ verdadeiro agora” que Marta vai andar de bicicleta amanhi, vocé nio
estd querendo dizer que nio ¢ verdadeiro que agora Marta vai andar de bicicleta amanhi - que a
frase ‘Agora Marta vai andar de bicicleta amanha’ ndo ¢ verdadeira; que ¢ falso que Marta vai andar
de bicicleta amanhi agora: vocé nao estd querendo dizer nenhum absurdo desses. O que vocé estd
querendo dizer (ndo € isso?) ¢ que o que Marta vai fazer amanha nio estd decidido — que o destino
dela ndo estd “escrito nas estrelas”. Mas, entdo, tudo o que vocé quer dizer ¢ que nio ¢é necessdrio

que Marta ande de bicicleta amanha.

Vocé diz que uma proposi¢io sobre um “futuro contingente” nio ¢ verdadeira agora porque o
fato que a tornaria verdadeira “ainda nio existe”. E sintomdtico que vocé nio esteja inclinado a
generalizar essa observagio para rodas as proposigoes sobre o futuro. Pois vocé também diz que se

o Principio de Bivaléncia valesse universalmente, nio haveria contingéncia no futuro.

No caso dos acontecimentos futuros necessdrios, portanto, ¢ como se o que ainda nio aconteceu
ja estivesse, de algum modo obscuro, acontecendo: como se o futuro jd fosse, misteriosamente,

presente.

O fantasma que ronda essas meditagdes ¢, afinal, o de um futuro que de algum modo jd estd
acontecendo: como se uma proposigio sobre o futuro sé pudesse ser verdadeira caso o que vai
acontecer de algum modo jd estivesse af, em algum lugar, aguardando para entrar em campo. (E
esse fantasma ¢ solidrio de uma certa imagem da necessidade — a necessidade imaginada como um
fato —; e, com ela, de uma certa imagem da verdade — do “acordo” entre pensamento e realidade.
Nessa imagem, a verdade ¢ uma espécie de justaposi¢cio: aqui a proposi¢io, aqui o fato que a torna
verdadeira. De modo que, como o fato (ainda) “nio existe”, nio “hd” nada para tornar verdadeira

- ou falsa — a proposi¢io.)

Vocé diz: a proposi¢io nio pode ter nenhum valor de verdade, a menos que o futuro jd esteja
determinado — e ‘determinado’ af significa algo como: jéd-de-algum-modo-presente (no ventre do

presente, como um pinto no ovo).

Nessa fantasia, os fatos que “ainda nio existem” (no tempo t = o presente) sio fatos que existem

em certo tempo (" = o futuro) — o tempo que “torna verdadeira” a proposi¢io: a ocasido de



descontar o cheque no
caixa.
O fato aguarda, a certa distdncia no tempo, enquanto a proposi¢io se encaminha até ele, como a

composi¢io sobre os trilhos.

A ideia (que exerce uma atra¢io hipndtica) é que se o futuro nio ¢ indeterminado (e
(4 N bl ] . ~ 7 7 -~

indeterminado’ quer dizer: o acontecimento futuro nio estd af, acontecendo no futuro), entdo
estd determinado: e, neste caso, o fato jd estd acontecendo, ji “existe”, ressalvada nossa limitagio
epistémica — pois nossos poderes de predi¢io sio limitados: ainda nio sabemos, talvez nunca

saibamos).

Na bola de cristal, o futuro jd estd acontecendo.

Vocé quer uma conclusio? Tudo o que eu posso dizer por enquanto ¢ que, até¢ onde consigo
enxergar, a contingéncia do futuro nio tem nada a ver com o Principio de Bivaléncia. Dizer que p
¢ verdadeiro-em-t (se vocé insiste em falar assim) ndo ¢ dizer que p € verdadeiro. E dizer que uma
proposi¢io descrevendo uma contingéncia futura nio é nem verdadeira-em-¢ nem falsa-em-r no é

dizer que ela ndo ¢ nem verdadeira nem falsa.

Espero que esteja claro que nada disso importa em uma “defesa do Principio de Bivaléncia”. Eu
nio estou dizendo que toda proposigio ¢ verdadeira ou falsa: por quanto sei, bem pode ser que

nem todas o sejam —émesmo o que €u espero.

Mas nio era disso que se tratava aqui: de defender ou atacar o Principio de Bivaléncia. Tudo o que

eu queria era entender por que estamos inclinados a negar que ele tenha aplicagio neste caso.

De modo que, se vocé perguntar se eu estou satisfeito, e agora posso dormir de novo, receio que a

resposta deva ser: ainda ndo.

Adendo: como continuar

1. As observagdes precedentes nio fazem mais do que puxar a ponta de um fio comprido e
enredado. Eu gostaria de indicar, sumariamente, em que dire¢io essa tentativa de acertar
contas com o fantasma do “determinismo” deveria prosseguir — a0 menos, até onde consigo

enxergar. (Essas indica¢bes esquemdticas podem ser tomadas como uma promessa ou um



convite. No primeiro caso, tudo o que vocé tem a fazer é esperar que eu escreva a continuagio
destas notas. No segundo, tudo o que eu tenho a fazer ¢ esperar por alguma resposta. E, ¢
claro, tanto eu posso alegar depois que nio prometi nada como vocé pode me lembrar que
convites precisam ser aceitos para justificar expectativas. Com isso, parece-me, estaremos

quitados. Mas eu também nio disse que aquela era uma disjungio exclusiva.)

2. Seja como for, parece-me que o préximo passo deveria partir da observagio de que eu poria a
perder o pouco que consegui ganhar até aqui se pretendesse extrair, das consideragoes
precedentes, o lema ‘A verdade ¢ atemporal’. Esse lema parece estar negando que a verdade ¢

temporal —eeu, pelo menos, Nao sei o que isso significa.

3. Mas dizer que eu ndo sei o que isso significa ndo é o mesmo que dizer que as frases ‘A verdade
¢ temporal’ ou ‘A verdade nio ¢ temporal’ nio passam de contrassensos. (Se vocé se dd por
satisfeito(a) com essa constatacio, a diferenca entre nds ¢, mais uma vez, uma diferenca de
interesse: eu nio estou dizendo que vocé estd errado(a).) Pois tanto os que afirmam como os
que negam que a verdade ¢ temporal estdo invocando uma imagem comum da verdade — do
“acordo” entre pensamento e realidade. Essa imagem ¢ enganosa, mas nio ¢é gratuita. (A
“atemporalidade” da verdade reside nisso, que o boletim meteorolégico que disse ontem que
hoje ia fazer sol em Highland Park estava certo — que o que ele disse era verdade. A
“temporalidade” da verdade reside nisso, que uma previsio de sol para amanhi s6 ¢ verdadeira

se amanha fizer sol.)

4. A imagem que ¢ compartilhada pelos que afirmam e pelos que negam a “atemporalidade” ¢ a
da verdade como presenga. (Se vocé acha isso muito “metafisico”, pergunte: por que o

presente ¢ o tempo verbal que corresponde a eternidade?)

5. Essa imagem ndo ¢ gratuita: o que se expressa na imagem da verdade como presenga ¢ uma
relagdo interna entre os conceitos de verdade e verificagcio — ou, se vocé preferir, entre verdade
e acessibilidade (na eternidade, todo o ser ¢ acessivel: nada deixou de ser, nada estd por ser).
Portanto, quando um filésofo imagina que, ao afirmar ou negar que a verdade é temporal,
estd propondo uma tese, 0 que estd fazendo ¢ tomar ao pé da letra (como se fosse uma
descri¢o) a imagem da verdade que corresponde 4 exigéncia de acessibilidade: a exigéncia de
que, para decidir se uma proposi¢io ¢ verdadeira ou falsa, precisamos ter acesso, de algum

modo, ao lugar e 20 tempo em que a questio se decide.



6. Uma ultima observagio: essas consideragdes tém consequéncias dbvias para a avaliagio da
ideia de que existe uma ‘incompatibilidade’ entre conhecimento e agio, no sentido de que o

mesmo evento nio poderia ser objeto de conhecimento e de a¢io — ndo, em todo caso, ‘sob a

mesma descrigio’.[s] O exame dessas consequéncias (e, em particular, de sua pertinéncia para a
elucidagio do conceito de responsabilidade moral) ¢, a meu ver, a parte mais importante da

tarefa remanescente.
Nota bibliogritica

As notas que precedem nio passam de uma indica¢do muito proviséria da diregio em que eu
gostaria de prosseguir. Mesmo este pouco, entretanto, traz a marca de dividas contraidas para com
diversos fildsofos. Se eu nio aprendi tudo o que eles tinham a ensinar, isso apenas atesta minhas
préprias limitagdes. Em qualquer hipétese, a responsabilidade pelo resultado ¢ exclusivamente

minha.

Depois de ter “perdido o sono”, a primeira coisa que me ocorreu fazer foi, naturalmente, reler
AristSteles. Eu sempre tinha pensado que a rejei¢io da bivaléncia era a solugio aristotélica do
problema dos futuros contingentes. Quando, para minha surpresa, comecei a duvidar dessa
interpreta¢io, minha reagio inicial foi pensar que, se ndo era isso o que Aristételes tinha querido
dizer, pelo menos era o que ele deveria ter querido dizer. Fui convencido de que, em ambos os
casos, estava errado estudando o comentdrio de Elizabeth Anscombe ao capitulo 9 do De
Interpretatione (Anscombe, 1956) Na tentativa subsequente de esclarecer minhas préprias
dificuldades, encontrei auxilio na leitura de pelo menos outros quatro filésofos. A necessidade de
distinguir o conceito ordindrio de verdade do conceito de “verdade-em-t”, o cardter modal deste
ultimo e seu parentesco com o conceito ordindrio de certeza, tudo isso pode ser encontrado
(junto, ¢ verdade, com muitas outras coisas, nem todas igualmente esclarecedoras) no livro de Von
Wright, Truth, knowledge and modality (Von Wright, 1984). A ideia, para mim ainda mais
importante, de que a aparéncia de um conflito entre a contingéncia do futuro e a bivaléncia ¢
alimentada por uma certa imagem da verdade (e da necessidade) provém de Rogers Albritton,
num artigo que (vd l4, depois de Aristételes) é provavelmente a melhor coisa que eu j4 li sobre os
“futuros contingentes”. (Albritton, 1957). Minhas observagdes sobre os “fatos que ainda nio
existem”, nestas notas, sio pouco mais do que uma parifrase de Albritton.) Mas eu dificilmente
saberia o que fazer dessa ideia, e certamente teria muito mais dificuldade para entender o artigo de

Albritton, se ndo tivesse sempre presente, desde que o li pela primeira vez, o estudo maravilhoso



de Cora Diamond sobre a ‘fisionomia da necessidade’ (Diamond, 1991). A ideia, esbogada no
Adendo, de que a doutrina da “atemporalidade” da verdade ¢ uma projegio distorcida das relagdes
entre verdade e verificagio ocorreu-me pela primeira vez lendo Sobre a certeza, de Wittgenstein
(ver §§ 199-203 e 214-15. Essas observagdes devem ser comparadas com o que Wittgenstein
escreve sobre ‘atemporalidade’ no Tractatus Logico-Philosophicus, 6.4311, e, especialmente, nas

Observagoes Filosoficas, § 48).

Referéncias

Ackrill, J.L. Aristotle’s ‘Categories’ and ‘De Interpretatione’. Clarendon Aristotle Series. Oxford:
Clarendon Press, 1963. [Internet Archive], [Amzn]

Albritton, Rogers. Present truth and future contingency, The Philosophical Review, Vol. 66
(1957): 29-46.

Anscombe, G.E.M. Aristotle and the sea-battle. In: The collected philosophical papers of G.E.M.
Anscombe, Vol. I: From Parmenides to Wittgenstein, pp. 44-56. Minneapolis: University of
Minnesota Press, 1981. [Internet Archive], [Amzn]

Diamond, Cora. The face of necessity. In: The realistic spirit, pp. 243-66. Cambridge, Mass.:
MIT, 1991. [Amzn]

Von Wright, G.H. Truth, knowledge and modality. Oxford: Basil Blackwell, 1984. [Internet
Archive], [Amzn]

Wittgenstein, Ludwig. On certainty - Uber Gewissheit, ed. G.E.M. Anscombe & G.H. von
Wright, tr. Denis Paul & G.E.M. Anscombe. New York: Harper & Row, 1972. [Internet
Archive], [Amzn]

1. O meu problema nio ¢, 20 menos por enquanto, o de saber se aquela solucio é verdadeira. Eu

quero tirar a limpo o que ela significa: essa ¢ minha dificuldade. <
2. A observagio ocorre na Epistola in Carcere et Vinculis (De Profundis). <

3. Observe, a propdsito, que, no sentido em que o passado é necessirio, também o ¢ o presente:

se estd fazendo sol em Highland Park, entio nio ¢ possivel que nio esteja fazendo sol em


https://archive.org/details/aristotle-categories-and-de-interpretatione
https://amzn.to/46Nd0jW?ref=arquipelago.fi
https://www.jstor.org/stable/2182852?ref=arquipelago.fi
https://archive.org/details/g.-e.-m.-anscombe-from-parmenides-to-wittgenstein-oxford-basil-blacwell
https://amzn.to/4mMq9zy?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4mOmOQQ?ref=arquipelago.fi
https://archive.org/details/philosophicalpap0003wrig/page/n5/mode/2up
https://archive.org/details/philosophicalpap0003wrig/page/n5/mode/2up
https://amzn.to/48arigX?ref=arquipelago.fi
https://archive.org/details/oncertainty00witt
https://archive.org/details/oncertainty00witt
https://amzn.to/4nXppZy?ref=arquipelago.fi

Highland Park. Essa observa¢do, a propésito, nio introduz nenhuma “necessidade

meteoroldgica”; tampouco a exclui. <

4. Eu recorro propositalmente a um exemplo em que, além da causalidade das “leis da natureza”,
estd em jogo ainda uma outra variedade de necessidade.
5 O Todo-Poderoso poderia ‘acrescentar a0 numero de suas pilhérias’ (para falar como
Stephen Dedalus no Ulysses) a extingdo do mundo antes que o que estd por acontecer
acontega: por suposi¢io, ainda que o que estava por acontecer nio pudesse, chegado o dia,
nio acontecer, nada poderia tolher Sua augusta decisio de que esse dia nunca chegasse. (Nota

acrescentada durante a revisio, em julho de 2012.) <

5. “[...] parece haver uma espécie de inconsisténcia entre [algo] ser um objeto de contemplagio e
ser um objeto de agao; se hd algo em algum lugar para ser visto e contemplado, entio ¢ algo
que estd além de ser determinado por nossa agio, ao passo que se hd algo que podemos realizar
ou prevenir por nossa a¢io, entio ¢ algo que ¢, nessa medida, opaco ao olho contemplativo”,
(Arthur N. Prior, Papers on time and tense [Oxford: Clarendon Press, 1968], p. 46). A ideia
constitui um dos pilares da filosofia da a¢io proposta por Arthur C. Danto em Analytical

philosophy of action (Cambridge: Cambridge University Press, 1973). <



Paulo Faria
Arquipélago Filoséfico, Vol. 1, No. 13 (2025), e-013
ISSN 3086-1136



Artigo: Ainda nio

Autor(es): Paulo Faria

Data: 04 Out 2025

Revista: Revista Arquipélago Filoséfico
Volume: 1

Numero: 13

Piginas: ¢-013

ISSN: 3086-1136

@article{paulo-faria-ainda-nao,
author = {Paulo Faria},
title = {Ainda néao},
year = {2025},
month = {0ut},
journal = {Revista Arquipélago Filoséfico},
volume = {1},
number = {13},
pages = {e-013},
issn = {3086-1136},
url = {https://arquipelago.fi/paulo-faria-ainda-nao/}



