
LÓGICA TEMPORAL

Paulo Faria, Ainda não

Arquipélago
04 Out 2025 — 21 min read

(cc) Foto por Ronai Rocha

Nota dos editores

Este artigo foi escrito em 1995 para uma revista dos estudantes do Departamento de Filosofia da

UFRGS, a Questões disputadas. Paulo Faria gentilmente permitiu sua republicação no

Arquipélago. O artigo salienta algumas dificuldades de se diferenciar um enunciado “p” de

enunciados do tipo “é verdade que p”. Disso se segue, no artigo, uma perplexidade com respeito à

noção de verdade em um determinado tempo, p-em-t. Em textos posteriores — por exemplo, no

https://arquipelago.fi/tag/logica-temporal/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/


primeiro capítulo do seu livro Time, thought and vulnerability (2017) —, essa perplexidade está

dissolvida, uma vez que razões são indicadas para se introduzir índices temporais em enunciados.

Mas a difildade de se distinguir “p” e “é verdade que p” permanece, e, do mesmo modo, para a

distinções entre “p-em-t” e “é verdade que p-em-t”.

Paulo Faria é professor titular no Departamento de Filosofia da UFRGS.

Ainda não

Paulo Faria

Quando você me perguntou o que eu pensava sobre o problema dos futuros contingentes, eu

disse que não pensava nada, que não perderia uma hora de sono pensando nisso. Eu posso dormir

sem o Princípio de Bivalência, se é esse o problema, acrescentei.

Você disse que sim, que era esse o problema – mas que, se eu podia dormir sem o Princípio de

Bivalência, então estava tudo bem, porque essa era a solução do problema.

Olha, eu não sei se entendo essa solução. Da última vez que perdi o sono, em todo caso, foi nisso

que fiquei pensando – se eu sabia o que estava dizendo quando dei aquela resposta. E o resultado

a que cheguei foi... Bem, não encontro outra maneira de expressá-lo senão dizendo, simplesmente:

não sei.

Você notará que essas palavras são ambíguas – que eu tanto poderia estar dizendo que não sei

agora se antes sabia (e, digamos, esqueci), como poderia estar dizendo que (sim, agora eu sei que)

não sabia (o que estava dizendo quando disse que podia dormir sem o Princípio de Bivalência). O

propósito das observações que seguem é resolver essa ambiguidade – uma tarefa mais complicada

do que parece à primeira vista.

‘Como assim, uma tarefa mais complicada?’ Tudo que tenho a fazer, você dirá, é esclarecer o que

quis dizer quando escrevi, linhas acima: ‘não sei’. Mas, justamente, se isso fosse sempre uma tarefa

simples, eu nunca me encontraria numa situação como esta em que me encontro – a situação em

https://amzn.to/3VO60OU?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/3VO60OU?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/3VO60OU?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/3VO60OU?ref=arquipelago.fi


que estou inclinado a dizer exatamente o que disse, ‘não sei’. O que é que eu não sei? Eu não sei se

entendo a solução que eu disse que aceitava para o problema dos futuros contingentes.[1] Como

posso decidir se antes entendia e agora deixei de entender?

Ao menos uma coisa é certa: se eu sabia o que estava dizendo, deveria poder explicá-lo caso alguém

mais não o entendesse. Mas a ideia de conjecturar agora sobre o que eu teria dito (se alguém me

tivesse perguntado) parece-me tão fútil quando irrelevante. Como decidiríamos se a conjectura é

verdadeira? E, sobretudo, supondo que pudéssemos decidir, quem poderia estar interessado

nisso? Mas saber se uma explicação é esclarecedora ou pelo menos inteligível pode ter, em troca,

um interesse maior que o de uma conjectura autobiográfica.

Em todo caso, eis o que tentarei fazer a seguir: reconstituir, tão escrupulosamente quanto for

capaz, a espécie de explicação que eu acho que tinha em vista – de fato, a espécie de explicação que

eu acho que têm em vista, em geral, os filósofos que (como eu próprio há não muito tempo)

podem “dormir sem o Princípio de Bivalência”, satisfeitos de terem exorcizado assim a ameaça de

que o que vai acontecer no dia seguinte pudesse estar decidido desde o começo do mundo. Se a

explicação não for satisfatória (afinal, eu não posso explicar mais do que eu próprio entendo),

você pelo menos compreenderá a dificuldade em que me encontro.

Estas notas são, portanto, um exercício de ficção – mas também são algo mais do que isso. A

pergunta que eu quero fazer (para mim mesmo, mas você saberá se lhe serve a carapuça) é: quando

você diz que uma frase que descreve um acontecimento futuro não pode ser, por enquanto, nem

verdadeira nem falsa, a menos que esse acontecimento seja necessário (inevitável, determinado),

como quer que eu entenda o que está dizendo?

Vamos começar pelo começo (eu não estou seguro de poder ir muito além do começo dessa

história). Você diz: o que ainda não aconteceu (um acontecimento futuro) ou pode acontecer ou

não pode acontecer. No primeiro caso, o que pode acontecer, ou pode também não acontecer ou

não pode não acontecer. Temos, assim, três possibilidades: um acontecimento futuro é possível ou

impossível; caso seja possível, é contingente ou necessário.

Suponho que esteja claro que as modalidades (possibilidade, impossibilidade e necessidade) de

que estamos falando não estão limitadas ao que costumamos chamar necessidade ou possibilidade

lógicas. Se considerássemos apenas essa espécie de necessidade ou possibilidade, os únicos

exemplos de “acontecimentos futuros impossíveis” seriam coisas como: ‘Paulo vai terminar de

escrever este artigo ontem’.



Também deveria estar claro (eu ainda não saí do começo) que a “irrevogabilidade do passado” é

um caso do que eu chamei ‘impossibilidade lógica’. O “exterminador do futuro”, naquele filme

reacionário, viaja ao passado para matar o herói e assim impedir que ele tenha existido. Mas o que

significa ‘impedir que algo (que aconteceu) tenha acontecido’? (Oscar Wilde apresenta a doutrina

cristã da remissão dos pecados como uma forma da convicção de que o passado é revogável: mas

não entenderíamos essa observação se a tomássemos como uma refutação daquela doutrina; o

contexto é, ao contrário, uma defesa do cristianismo.[2] Se entendemos o que Wilde está querendo

dizer, a ideia de que o perdão faz com que o que aconteceu “não tenha acontecido” deixa de

parecer absurda. O advérbio “sob uma descrição” pode ser útil aqui.)

Observe, entretanto, que, quando dizemos que o passado é necessário no sentido em que “o que

está feito, está feito”, não estamos dizendo que o que aconteceu não podia não ter acontecido; que

era necessário que isso acontecesse. O lema poderia ser: necessariamente, o que aconteceu,

aconteceu; mas não: o que aconteceu, aconteceu necessariamente.

A expressão ‘futuro contingente’ é, portanto, ambígua. Por um lado, o futuro parece ser

contingente, e, portanto, não necessário, no mesmo sentido em que o passado é necessário.[3]

Nesse sentido, o futuro só é “contingente” porque ainda não aconteceu. Mas esse não pode ser o

sentido relevante para o “problema dos futuros contingentes”. (Portanto, também não é a

“irrevogabilidade” do passado – ou do presente – que vem ao caso aqui.) O sentido relevante em

que o futuro é contingente é o sentido em que o que ainda não aconteceu pode acontecer, e

também pode não acontecer.

(Suponha, por um instante, que “só há necessidade lógica” – que, “no mundo”, tudo acontece

por acaso. Sim, a ideia é estranha: como é que eu entenderia, então, a advertência, no extintor de

incêndio, para só remover o lacre ‘em caso de necessidade’? ‘Nenhum incêndio é necessário!’, seria

o caso de dizer.[4] Mas o que me importa aqui é que não precisamos rejeitar essa ideia para termos

um problema com a contingência do futuro.)

(A situação vai ser outra se estivermos inclinados a dizer, em troca, que tudo que acontece

acontece necessariamente – que nada (do que acontece) poderia ser diferente. Pois, nesse caso,

dizer que algo pode acontecer é dizer também que não pode não acontecer. Note, entretanto, que,

mesmo nesse caso, parece haver um sentido em que o futuro, em contraste com o passado e o

presente, poderia ainda ser dito “contingente” (sua “contingência” seria a do que ainda é mera



possibilidade).[^5] Mas, então, esse contraste se reduziria ao contraste entre o que já aconteceu,ou

está acontecendo, e o que ainda não aconteceu; não era isso o que queríamos ver esclarecido.)

Será que eu entendo esse plural, ‘futuros contingentes’? Você diz: ‘há muitos futuros possíveis,

mas só um passado (e um presente)’. A expressão ‘futuros contingentes’, no plural, apanha essa

ideia. Mas que ideia, exatamente, está sendo apanhada? Se tudo o que você quer dizer é que pelo

menos alguns acontecimentos futuros podem acontecer, e também podem não acontecer, essa é

uma estranha maneira de falar. Você não diz que vai praticar mais esporte em um futuro, mas

simplesmente no futuro – mesmo quando não está convencido de sua força de vontade.

Sob esse aspecto, a ideia de futuros contingentes é como a de “mundos possíveis”: uma imagem. A

pior coisa que você pode fazer com ela é tomá-la ao pé da letra. (Quando tomamos essa imagem ao

pé da letra, é como se o que ainda não aconteceu estivesse aí, em algum lugar, aguardando para

acontecer: ‘Há muitos futuros possíveis’ soa como ‘Há pregos de diversos tamanhos na caixa de

ferramentas que deixei na garagem’. Mas, quando você diz que há muitos futuros possíveis, como

quer que eu entenda o verbo ‘haver’ nessa frase? Não como um quantificador, suponho.)

Veja, eu não estou dizendo que algo está errado com a expressão ‘futuros contingentes’. Eu estou

dizendo que ela é a expressão de uma imagem, e que é assim que deve ser tomada. (Em particular,

eu não estou dizendo que só há um futuro, ao invés de muitos. O que eu estou dizendo é, antes,

que não consigo atribuir nenhum sentido claro à frase ‘Só há um futuro’ ou à sua negação ‘Há

mais de um futuro’, porque não sei em que sentido devo dizer, sem mais, que há ou não há algo

como o(s) futuro(s). Por certo, posso imaginar circunstâncias em que seria perfeitamente sensato

dizer uma coisa ou outra. Mas aí acontece algo curioso: quando eu considero essas circunstâncias,

é como se as palavras estivessem dizendo menos do que tínhamos esperado que dissessem. Se, por

exemplo, tudo o que ‘Há mais de um futuro’ significa é que algumas coisas podem acontecer, e

também podem não acontecer, então, por certo, não há nada errado com essa frase – mas aqui é

importante o ‘se’; e, também, o sentimento que temos de que, nesse caso, todo o interesse que a

frase tinha para nós desaparece. Eu não quero subestimar esse sentimento: ao reconhecê-lo pelo

que é – uma expressão do que, para nós, importa e do que não importa – defrontamo-nos com

uma tarefa à qual, se não estou enganado, deveria ser reservado o nome de ‘filosofia’. Mas eu

estou-me antecipando.)

Por via das dúvidas, eu vou falar em acontecimentos futuros, ao invés de futuros (contingentes,

necessários ou impossíveis) – e direi, quando for o caso, que um acontecimento futuro é



necessário (não pode não acontecer), impossível (não pode acontecer) ou contingente (pode

acontecer e pode não acontecer). Talvez pudéssemos reservar o termo ‘contingências futuras’ para

os acontecimentos da última classe.

‘Pode acontecer’, ‘não pode não acontecer’: até aqui falamos de modalidades; onde é que o

Princípio de Bivalência entra nessa história? Se não me engano, assim: você diz que a verdade ou

falsidade do que dizemos (sobre acontecimentos futuros) tem uma relação com a modalidade.

Mas você não está pensando na distinção entre verdades (ou falsidades) necessárias e contingentes;

você está pensando na distinção entre algo (que dizemos ou pensamos) ter um valor de verdade

(não importa qual) e não ter nenhum valor de verdade. Se estivermos de acordo em usar o termo

‘proposição’ para designar algo que dizemos ou pensamos – ao menos quando o que dizemos ou

pensamos é a espécie de coisa que pode, em princípio, ser dita verdadeira ou falsa –, então a tese

que nos interessa fica assim: se algo ainda não aconteceu, mas tanto pode acontecer como não

acontecer, a proposição que afirma ou nega que isso vai acontecer não é nem verdadeira nem falsa,

mas será uma coisa ou outra conforme isso aconteça ou deixe de acontecer. Assim, mesmo se ‘p ou

não-p’ é verdadeiro

para qualquer valor de ‘p’ (o que não está em questão), de ‘É verdade que (p ou não-p)’ não se

segue ‘É verdade que p ou é verdade que não-p’. Em outras palavras, se há contingência no futuro,

é preciso distinguir entre o Princípio do Terceiro Excluído e o Princípio de Bivalência. Enquanto

o primeiro tem, presumivelmente, aplicação universal, o segundo não vale para as proposições que

descrevem contingências futuras – acontecimentos que, como uma batalha naval, podem

acontecer ou não acontecer.

A primeira dificuldade que eu agora tenho com essa ideia pode parecer uma tolice; mas então eu

gostaria de saber como contorná-la. Acontece que, para separar assim o Princípio do Terceiro

Excluído do Princípio de Bivalência, você precisa de uma distinção entre ‘É verdade que p’ e ‘p’

que eu tenho dificuldade em encontrar (ou, em todo caso, que eu não encontro onde deveria

estar, para ter a consequência que você espera que tenha). Pois, se essas duas expressões são

equivalentes, então ‘É verdade que (p ou não-p)’ e ‘É verdade que p ou é verdade que não-p’ são,

ambas, equivalentes a ‘p ou não-p’ – e, em consequência, equivalentes entre si. Dizer que é

verdade que vai chover amanhã é dizer que vai chover amanhã – e a distinção que você queria fazer

não sai do chão.

Você vai protestar que a introdução do conceito de equivalência embaralha as coisas – que

justamente aí reside a tolice da objeção. Você, afinal, não está dizendo que as “condições de



verdade” de ‘p’ e de ‘É verdade que p’ não são as mesmas – que elas não são, neste sentido,

equivalentes. A distinção que você quer fazer não é “extensional”, mas “intensional”.

Como você quiser: mas eu ainda quero saber em que consiste essa distinção.

Tudo o que você disser sobre espécies de animais que têm coração pode ser dito, preservado o

valor de verdade, de espécies de animais que

têm rim. Mas você pode explicar (não pode?) a diferença entre ter coração e ter rim. E ninguém

que entenda o que significa ‘ter coração’ e o que significa ‘ter rim’ se arriscaria a dizer que a frase

‘Os celenterados não têm coração’ diz o mesmo que a frase ‘Os celenterados não têm rim’. De

resto, para saber que as “condições de verdade” das duas proposições coincidem não basta saber

português: é preciso estudar biologia, também.

Mas o que é que a frase ‘É verdade que amanhã vai chover’ pode dizer que ‘Amanhã vai chover’ já

não diga? Que as “condições de verdade” de ‘Amanhã vai chover’ estão “satisfeitas”? Isso é brincar

com as palavras. Pois em que consiste “estarem satisfeitas as condições de verdade” de ‘Amanhã vai

chover’ senão no fato de que amanhã vai chover?

Você diz que esse fato ainda não aconteceu? Muito bem; mas eu digo que vai acontecer. E, para

dizê-lo, tudo o que eu preciso dizer é: ‘Amanhã vai chover’. (E não é objeção a isso que eu não

tenha certeza, ou que minha certeza não esteja justificada. O que é que a certeza tem a ver com o

significado do que eu estou dizendo?)

Você diz que as “condições de verdade” de minha afirmação ainda não estão satisfeitas? Mas o que

isso significa senão que o que vai (ou não vai) acontecer ainda não aconteceu?

(‘As condições estão satisfeitas’: se você insiste em dar uma interpretação temporal a essa frase,

tudo o que ela pode estar dizendo é que algo aconteceu. Bem, não é de surpreender que o que

ainda não aconteceu não tenha ainda acontecido. Você está vendo por que eu escrevo ‘estarem

satisfeitas as condições de verdade’ entre aspas. Mais uma vez: a pior coisa que você pode fazer com

uma imagem é tomá-la ao pé da letra. Mas o uso do cachimbo entorta a boca: que a expressão

‘condições de verdade’ evoca uma certa imagem da verdade – do “acordo” ou “ajuste” entre

pensamento e realidade – passa despercebido, a tal ponto nos acostumamos com esse jargão.)

Antes que eu me esqueça: as “condições de verdade” de ‘Amanhã vai chover’ estão “satisfeitas” se,

e somente se, amanhã vai chover. (Ou, por outra: se você insiste em dizer que essas condições

ainda não estão satisfeitas, pelo menos leve em conta que isso é trivialmente verdadeiro para



qualquer proposição no tempo futuro – independentemente de quaisquer considerações sobre

contingência ou necessidade.)

Eu espero que esteja claro que a dificuldade que estou suscitando não envolve uma petição de

princípio contra a ideia de uma proposição sem valor de verdade. Não é por admitir que ‘É

verdade que p’ diz o mesmo que ‘p’ que eu estou compelido a dizer que toda proposição é

verdadeira ou falsa. Tudo o que estou dizendo é que ‘É verdade que p’ compartilha as vicissitudes

de ‘p’: se a segunda não é nem verdadeira nem falsa, tampouco a primeira pode ser uma ou outra

coisa. A questão é saber se podemos distinguir, nos termos em que havíamos imaginado, o

Princípio do Terceiro Excluído do Princípio de Bivalência. Pois isso dependia de que

encontrássemos uma interpretação de ‘É verdade que p’ que barrasse a distribuição de ‘É verdade’

em ‘É verdade que (p ou não-p)’. Mas encontrar essa interpretação é o mesmo que explicar em

que consiste a diferença entre ‘O orçamento da Previdência vai estourar antes do fim do ano’ e ‘É

verdade que o orçamento da Previdência vai estourar antes do fim do ano’. (Bem, espero que não

seja verdade.)

Se não estou enganado, há uma diferença – mas apenas porque ‘É verdade’ é uma expressão

ambígua, que podemos empregar para dizer pelo menos duas coisas diferentes. E, se não estou

enganado, uma vez que reconhecemos essa ambiguidade, a impressão de que a contingência do

futuro é incompatível com o Princípio de Bivalência perde todo o interesse que parecia ter. (Por

que eu digo ‘perde todo o interesse’ ao invés de dizer que o que descobrimos é que essa concepção

estava errada? Se você quiser, é uma questão de ênfase. Mas eu não gostaria de continuar

alimentando a ideia de que, em filosofia, saber “quem tem razão” é tão importante quanto saber

por que estamos interessados naquilo que nos interessa.)

Se você me diz que não é verdade que Marta vai andar de bicicleta amanhã, uma coisa que eu

posso estar interessado em saber é se a correia da bicicleta dela arrebentou de novo, ou o que foi

que a fez mudar de ideia. Mas se eu pedisse esse tipo de explicação, e você respondesse que não

quis dizer que ela não vai andar de bicicleta, apenas que não é certo que vá fazê-lo, eu não poderia

dizer que você está se contradizendo.

Imagine uma linguagem em que a expressão ‘É verdade’ só fosse empregada nos casos em que nós

diríamos ‘É certo’ ou ‘É necessário’. Nessa linguagem, ‘Não é verdade que Marta vai andar de

bicicleta amanhã’ nunca seria tomado como a negação de ‘Marta vai andar de bicicleta amanhã’.



É certo que vai chover ou não vai chover. Mas daí não se segue que é

certo que vai chover ou é certo que não vai chover. (Em ‘◻(p ∨ �p)’ o

operador ‘◻’ também não pode ser distribuído: de ‘◻(p ∨ � p)’ não se segue ‘(◻p ∨ ◻� p’). Do

mesmo modo, quando ‘É verdade’ significa ‘É certo’ ou ‘É necessário’, ‘É verdade que vai chover

ou não vai chover’ não implica ‘É verdade que vai chover ou é verdade que não vai chover’.)

Assim, a interpretação da expressão ‘É verdade’ de que precisávamos para barrar a passagem de ‘É

verdade que (p ou não-p)’ a ‘É verdade que p ou é verdade que não-p’ está disponível – e é uma

interpretação natural dessa expressão em um uso que nada tem de anômalo ou aberrante. O único

“problema” com essa interpretação é que ela é rigorosamente obediente ao Princípio de

Bivalência. Para percebê-lo, é suficiente notar que, para negar a frase ‘É certo que vai chover’, tudo

o que eu preciso dizer é ‘Não é certo que vai chover.’ (E não: ‘É certo que não vai chover’).

Do mesmo modo, se o que você quer dizer com ‘É verdade que e vai

acontecer’ é que e é um acontecimento certo (que e é necessário, que e é

inevitável, que a ocorrência de e está determinada), então a negação dessa frase não é ‘É verdade

que e não vai acontecer’, mas (o que, neste caso, é uma coisa muito diferente) ‘Não é verdade que

e vai acontecer’.

Você diz que não tem em vista a ideia de certeza (ou a de necessidade), mas simplesmente a de “ser

verdadeiro no tempo t”. O conceito raso de verdade ganha agora um parente próximo, o de

verdade-em-t. Mas você ainda me deve uma explicação da diferença entre verdade-em-t e certeza

(ou necessidade).

Uma consequência da introdução desse conceito (se é que algum conceito está sendo introduzido,

que é justamente o que eu duvido) pareceria ser, em todo caso, que, além de ‘É verdade que...’ ou

‘A frase ‘...’ é verdadeira’, deveríamos dispor de expressões como ‘Já é verdade que...’ e ‘Ainda não é

verdade que...’; de coisas como ‘foi verdadeiro’, ‘será verdadeiro’, ‘é verdadeiro agora’; e por aí

afora. (Mas, ainda uma vez, é possível achar uma serventia para cada uma dessas expressões. Eu

posso dizer, por exemplo, que “ainda não é verdade” que perdemos a guerra – mas isso é apenas

um modo de dizer que a guerra ainda não acabou, e muita água ainda pode rolar; em outras

palavras, que ainda não perdemos a guerra; que a frase ‘Ainda não perdemos a guerra’ é verdadeira;

que é verdade que ainda não perdemos a guerra. Eu posso dizer que “não é mais verdade” que

Paris é a capital do mundo, mas o que estou dizendo, então, é que Paris não é mais a capital do



mundo. Etc. etc. Mas, se não me engano, não era nada disso que você queria dizer. O que é que

você queria dizer?)

Quando você diz que “não é verdadeiro agora” que Marta vai andar de bicicleta amanhã, você não

está querendo dizer que não é verdadeiro que agora Marta vai andar de bicicleta amanhã – que a

frase ‘Agora Marta vai andar de bicicleta amanhã’ não é verdadeira; que é falso que Marta vai andar

de bicicleta amanhã agora: você não está querendo dizer nenhum absurdo desses. O que você está

querendo dizer (não é isso?) é que o que Marta vai fazer amanhã não está decidido – que o destino

dela não está “escrito nas estrelas”. Mas, então, tudo o que você quer dizer é que não é necessário

que Marta ande de bicicleta amanhã.

Você diz que uma proposição sobre um “futuro contingente” não é verdadeira agora porque o

fato que a tornaria verdadeira “ainda não existe”. É sintomático que você não esteja inclinado a

generalizar essa observação para todas as proposições sobre o futuro. Pois você também diz que se

o Princípio de Bivalência valesse universalmente, não haveria contingência no futuro.

No caso dos acontecimentos futuros necessários, portanto, é como se o que ainda não aconteceu

já estivesse, de algum modo obscuro, acontecendo: como se o futuro já fosse, misteriosamente,

presente.

O fantasma que ronda essas meditações é, afinal, o de um futuro que de algum modo já está

acontecendo: como se uma proposição sobre o futuro só pudesse ser verdadeira caso o que vai

acontecer de algum modo já estivesse aí, em algum lugar, aguardando para entrar em campo. (E

esse fantasma é solidário de uma certa imagem da necessidade – a necessidade imaginada como um

fato –; e, com ela, de uma certa imagem da verdade – do “acordo” entre pensamento e realidade.

Nessa imagem, a verdade é uma espécie de justaposição: aqui a proposição, aqui o fato que a torna

verdadeira. De modo que, como o fato (ainda) “não existe”, não “há” nada para tornar verdadeira

–’ ou falsa – a proposição.)

Você diz: a proposição não pode ter nenhum valor de verdade, a menos que o futuro já esteja

determinado – e ‘determinado’ aí significa algo como: já-de-algum-modo-presente (no ventre do

presente, como um pinto no ovo).

Nessa fantasia, os fatos que “ainda não existem” (no tempo t = o presente) são fatos que existem

em certo tempo (t’ = o futuro) – o tempo que “torna verdadeira” a proposição: a ocasião de



descontar o cheque no

caixa.

O fato aguarda, a certa distância no tempo, enquanto a proposição se encaminha até ele, como a

composição sobre os trilhos.

A ideia (que exerce uma atração hipnótica) é que se o futuro não é indeterminado (e

‘indeterminado’ quer dizer: o acontecimento futuro não está aí, acontecendo no futuro), então

está determinado: e, neste caso, o fato já está acontecendo, já “existe”, ressalvada nossa limitação

epistêmica – pois nossos poderes de predição são limitados: ainda não sabemos, talvez nunca

saibamos).

Na bola de cristal, o futuro já está acontecendo.

Você quer uma conclusão? Tudo o que eu posso dizer por enquanto é que, até onde consigo

enxergar, a contingência do futuro não tem nada a ver com o Princípio de Bivalência. Dizer que p

é verdadeiro-em-t (se você insiste em falar assim) não é dizer que p é verdadeiro. E dizer que uma

proposição descrevendo uma contingência futura não é nem verdadeira-em-t nem falsa-em-t não é

dizer que ela não é nem verdadeira nem falsa.

Espero que esteja claro que nada disso importa em uma “defesa do Princípio de Bivalência”. Eu

não estou dizendo que toda proposição é verdadeira ou falsa: por quanto sei, bem pode ser que

nem todas o sejam – é mesmo o que eu espero.

Mas não era disso que se tratava aqui: de defender ou atacar o Princípio de Bivalência. Tudo o que

eu queria era entender por que estamos inclinados a negar que ele tenha aplicação neste caso.

De modo que, se você perguntar se eu estou satisfeito, e agora posso dormir de novo, receio que a

resposta deva ser: ainda não.

Adendo: como continuar

1. As observações precedentes não fazem mais do que puxar a ponta de um fio comprido e

enredado. Eu gostaria de indicar, sumariamente, em que direção essa tentativa de acertar

contas com o fantasma do “determinismo” deveria prosseguir – ao menos, até onde consigo

enxergar. (Essas indicações esquemáticas podem ser tomadas como uma promessa ou um



convite. No primeiro caso, tudo o que você tem a fazer é esperar que eu escreva a continuação

destas notas. No segundo, tudo o que eu tenho a fazer é esperar por alguma resposta. E, é

claro, tanto eu posso alegar depois que não prometi nada como você pode me lembrar que

convites precisam ser aceitos para justificar expectativas. Com isso, parece-me, estaremos

quitados. Mas eu também não disse que aquela era uma disjunção exclusiva.)

2. Seja como for, parece-me que o próximo passo deveria partir da observação de que eu poria a

perder o pouco que consegui ganhar até aqui se pretendesse extrair, das considerações

precedentes, o lema ‘A verdade é atemporal’. Esse lema parece estar negando que a verdade é

temporal – e eu, pelo menos, não sei o que isso significa.

3. Mas dizer que eu não sei o que isso significa não é o mesmo que dizer que as frases ‘A verdade

é temporal’ ou ‘A verdade não é temporal’ não passam de contrassensos. (Se você se dá por

satisfeito(a) com essa constatação, a diferença entre nós é, mais uma vez, uma diferença de

interesse: eu não estou dizendo que você está errado(a).) Pois tanto os que afirmam como os

que negam que a verdade é temporal estão invocando uma imagem comum da verdade – do

“acordo” entre pensamento e realidade. Essa imagem é enganosa, mas não é gratuita. (A

“atemporalidade” da verdade reside nisso, que o boletim meteorológico que disse ontem que

hoje ia fazer sol em Highland Park estava certo – que o que ele disse era verdade. A

“temporalidade” da verdade reside nisso, que uma previsão de sol para amanhã só é verdadeira

se amanhã fizer sol.)

4. A imagem que é compartilhada pelos que afirmam e pelos que negam a “atemporalidade” é a

da verdade como presença. (Se você acha isso muito “metafísico”, pergunte: por que o

presente é o tempo verbal que corresponde à eternidade?)

5. Essa imagem não é gratuita: o que se expressa na imagem da verdade como presença é uma

relação interna entre os conceitos de verdade e verificação – ou, se você preferir, entre verdade

e acessibilidade (na eternidade, todo o ser é acessível: nada deixou de ser, nada está por ser).

Portanto, quando um filósofo imagina que, ao afirmar ou negar que a verdade é temporal,

está propondo uma tese, o que está fazendo é tomar ao pé da letra (como se fosse uma

descrição) a imagem da verdade que corresponde à exigência de acessibilidade: a exigência de

que, para decidir se uma proposição é verdadeira ou falsa, precisamos ter acesso, de algum

modo, ao lugar e ao tempo em que a questão se decide.



6. Uma última observação: essas considerações têm consequências óbvias para a avaliação da

ideia de que existe uma ‘incompatibilidade’ entre conhecimento e ação, no sentido de que o

mesmo evento não poderia ser objeto de conhecimento e de ação – não, em todo caso, ‘sob a

mesma descrição’.[5] O exame dessas consequências (e, em particular, de sua pertinência para a

elucidação do conceito de responsabilidade moral) é, a meu ver, a parte mais importante da

tarefa remanescente.

Nota bibliográfica

As notas que precedem não passam de uma indicação muito provisória da direção em que eu

gostaria de prosseguir. Mesmo este pouco, entretanto, traz a marca de dívidas contraídas para com

diversos filósofos. Se eu não aprendi tudo o que eles tinham a ensinar, isso apenas atesta minhas

próprias limitações. Em qualquer hipótese, a responsabilidade pelo resultado é exclusivamente

minha.

Depois de ter “perdido o sono”, a primeira coisa que me ocorreu fazer foi, naturalmente, reler

Aristóteles. Eu sempre tinha pensado que a rejeição da bivalência era a solução aristotélica do

problema dos futuros contingentes. Quando, para minha surpresa, comecei a duvidar dessa

interpretação, minha reação inicial foi pensar que, se não era isso o que Aristóteles tinha querido

dizer, pelo menos era o que ele deveria ter querido dizer. Fui convencido de que, em ambos os

casos, estava errado estudando o comentário de Elizabeth Anscombe ao capítulo 9 do De

Interpretatione (Anscombe, 1956) Na tentativa subsequente de esclarecer minhas próprias

dificuldades, encontrei auxílio na leitura de pelo menos outros quatro filósofos. A necessidade de

distinguir o conceito ordinário de verdade do conceito de “verdade-em-t”, o caráter modal deste

último e seu parentesco com o conceito ordinário de certeza, tudo isso pode ser encontrado

(junto, é verdade, com muitas outras coisas, nem todas igualmente esclarecedoras) no livro de Von

Wright, Truth, knowledge and modality (Von Wright, 1984). A ideia, para mim ainda mais

importante, de que a aparência de um conflito entre a contingência do futuro e a bivalência é

alimentada por uma certa imagem da verdade (e da necessidade) provém de Rogers Albritton,

num artigo que (vá lá, depois de Aristóteles) é provavelmente a melhor coisa que eu já li sobre os

“futuros contingentes”. (Albritton, 1957). Minhas observações sobre os “fatos que ainda não

existem”, nestas notas, são pouco mais do que uma paráfrase de Albritton.) Mas eu dificilmente

saberia o que fazer dessa ideia, e certamente teria muito mais dificuldade para entender o artigo de

Albritton, se não tivesse sempre presente, desde que o li pela primeira vez, o estudo maravilhoso



de Cora Diamond sobre a ‘fisionomia da necessidade’ (Diamond, 1991). A ideia, esboçada no

Adendo, de que a doutrina da “atemporalidade” da verdade é uma projeção distorcida das relações

entre verdade e verificação ocorreu-me pela primeira vez lendo Sobre a certeza, de Wittgenstein

(ver §§ 199-203 e 214-15. Essas observações devem ser comparadas com o que Wittgenstein

escreve sobre ‘atemporalidade’ no Tractatus Logico-Philosophicus, 6.4311, e, especialmente, nas

Observações Filosóficas, § 48).

Referências

Ackrill, J.L. Aristotle’s ‘Categories’ and ‘De Interpretatione’. Clarendon Aristotle Series. Oxford:

Clarendon Press, 1963. [Internet Archive], [Amzn]

Albritton, Rogers. Present truth and future contingency, The Philosophical Review, Vol. 66

(1957): 29-46.

Anscombe, G.E.M. Aristotle and the sea-battle. In: The collected philosophical papers of G.E.M.

Anscombe, Vol. I: From Parmenides to Wittgenstein, pp. 44-56. Minneapolis: University of

Minnesota Press, 1981. [Internet Archive], [Amzn]

Diamond, Cora. The face of necessity. In: The realistic spirit, pp. 243-66. Cambridge, Mass.:

MIT, 1991. [Amzn]

Von Wright, G.H. Truth, knowledge and modality. Oxford: Basil Blackwell, 1984. [Internet

Archive], [Amzn]

Wittgenstein, Ludwig. On certainty - Über Gewissheit, ed. G.E.M. Anscombe & G.H. von

Wright, tr. Denis Paul & G.E.M. Anscombe. New York: Harper & Row, 1972. [Internet

Archive], [Amzn]

1. O meu problema não é, ao menos por enquanto, o de saber se aquela solução é verdadeira. Eu

quero tirar a limpo o que ela significa: essa é minha dificuldade. ↩︎

2. A observação ocorre na Epistola in Carcere et Vinculis (De Profundis). ↩︎

3. Observe, a propósito, que, no sentido em que o passado é necessário, também o é o presente:

se está fazendo sol em Highland Park, então não é possível que não esteja fazendo sol em

https://archive.org/details/aristotle-categories-and-de-interpretatione
https://amzn.to/46Nd0jW?ref=arquipelago.fi
https://www.jstor.org/stable/2182852?ref=arquipelago.fi
https://archive.org/details/g.-e.-m.-anscombe-from-parmenides-to-wittgenstein-oxford-basil-blacwell
https://amzn.to/4mMq9zy?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4mOmOQQ?ref=arquipelago.fi
https://archive.org/details/philosophicalpap0003wrig/page/n5/mode/2up
https://archive.org/details/philosophicalpap0003wrig/page/n5/mode/2up
https://amzn.to/48arigX?ref=arquipelago.fi
https://archive.org/details/oncertainty00witt
https://archive.org/details/oncertainty00witt
https://amzn.to/4nXppZy?ref=arquipelago.fi


Highland Park. Essa observação, a propósito, não introduz nenhuma “necessidade

meteorológica”; tampouco a exclui. ↩︎

4. Eu recorro propositalmente a um exemplo em que, além da causalidade das “leis da natureza”,

está em jogo ainda uma outra variedade de necessidade.

5 O Todo-Poderoso poderia ‘acrescentar ao número de suas pilhérias’ (para falar como

Stephen Dedalus no Ulysses) a extinção do mundo antes que o que está por acontecer

aconteça: por suposição, ainda que o que estava por acontecer não pudesse, chegado o dia,

não acontecer, nada poderia tolher Sua augusta decisão de que esse dia nunca chegasse. (Nota

acrescentada durante a revisão, em julho de 2012.) ↩︎

5. “[...] parece haver uma espécie de inconsistência entre [algo] ser um objeto de contemplação e

ser um objeto de ação; se há algo em algum lugar para ser visto e contemplado, então é algo

que está além de ser determinado por nossa ação, ao passo que se há algo que podemos realizar

ou prevenir por nossa ação, então é algo que é, nessa medida, opaco ao olho contemplativo”,

(Arthur N. Prior, Papers on time and tense [Oxford: Clarendon Press, 1968], p. 46). A ideia

constitui um dos pilares da filosofia da ação proposta por Arthur C. Danto em Analytical

philosophy of action (Cambridge: Cambridge University Press, 1973). ↩︎



Paulo Faria

Arquipélago Filosófico, Vol. 1, No. 13 (2025), e-013

ISSN 3086-1136



Artigo:Ainda não

Autor(es): Paulo Faria

Data: 04 Out 2025

Revista:Revista Arquipélago Filosófico

Volume: 1

Número: 13

Páginas: e-013

ISSN: 3086-1136

@article{paulo-faria-ainda-nao,

author = {Paulo Faria},

title = {Ainda não},

year = {2025},

month = {Out},

journal = {Revista Arquipélago Filosófico},

volume = {1},

number = {13},

pages = {e-013},

issn = {3086-1136},

url = {https://arquipelago.fi/paulo-faria-ainda-nao/}

}


