
INTRODUÇÃO À FILOSOFIA

Michael Dummett, O que é uma questão filosófica?

Arquipélago
02 Out 2025 — 6 min read

Antoine Bourdelle, 1910-12, Apolo e sua meditação rodeado pela nove musas, fachada do Théâtre des Champs Elysées, Paris

Tradução de “What is a philosophical question?”, de Michael Dummett, por Eros M. Carvalho

(UFRGS). Texto originalmente publicado em: Dummett, M. The nature and future of

philosophy (New York: Columbia University Press, 2010, p. 8-12). Michael Dummett (1925-

2011) foi professor de filosofia na Universidade de Oxford, Inglaterra.

O que é uma questão filosófica?

Michael Dummett

Acerca do que é a filosofia? Para Quine e alguns filósofos americanos contemporâneos, a filosofia

é simplesmente a parte mais abstrata das ciências. Ela não faz, é verdade, quaisquer observações ou

conduz experimentos próprios; mas ela pode e deveria incorporar as descobertas da ciência ao

construir uma teoria naturalizada do conhecimento e da mente. Portanto, propriamente falando,

https://arquipelago.fi/tag/introducao-a-filosofia/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/


ela deve ser classificada junto com as ciências naturais. Wittgenstein manteve a opinião contrária.

Para ele, a filosofia firma-se em contraste completo com a ciência: seus métodos divergem

totalmente daqueles da ciência, e o seu objetivo difere na mesma extensão. Provavelmente a

maioria dos filósofos atuais concordaria com isto e acrescentaria que os resultados da filosofia

diferem fundamentalmente em caráter daqueles das ciências. Wittgenstein foi mais radical. Ele

não pensava que a filosofia tinha algum resultado, na forma de proposições enunciáveis que ela

descobriu serem verdadeiras; a filosofia meramente projeta luz sobre o que nós já sabemos a partir

de outras fontes, habilitando-nos a vê-lo com olhos desanuviados de confusão intelectual.

A melhor maneira para julgar este desacordo e dizer acerca do que é a filosofia e por que meio ela

procede é considerar um exemplo de problema filosófico. Pelas razões explicadas no capítulo

anterior, foi só a partir do século dezenove que começou a fazer sentido perguntar por um

exemplo de um problema filosófico como oposto a um problema de algum outro tipo; mesmo

agora pode muito facilmente haver disputa sobre se um ou outro problema particular é

genuinamente filosófico ou não. Mas há casos paradigmáticos de problemas que todos

concordariam que são filosóficos distintivamente. Um é este: o tempo realmente passa? Alguns

podem dizer que ele passa evidentemente: o mundo muda quando novos eventos ocorrem; estes

eventos estão previamente no futuro e no devido tempo estarão presentes e ficarão para trás no

passado. Mas alguns negam que o tempo passa nesse sentido. Há relações temporais entre eventos

certos eventos precedem temporalmente outros — mas isto é tudo que há no tempo: ele ser uma

dimensão na qual os eventos têm localizações diferentes.

Isto é claramente um desacordo filosófico. Ele é, na verdade, um desacordo metafísico: ele diz

respeito à natureza, não da mente humana ou do comportamento humano, mas da realidade

exterior. Diante deste desacordo, como um filósofo procede? Ele pode começar pedindo aos

defensores da passagem do tempo para esclarecer a concepção deles. O que, ele pode perguntar,

eles pensam que há? Alguns podem responder que o que ainda está para ser não é, e que o que

cessou de ser não é: tudo que há é o que existe agora. Isto significa, pergunta o filósofo, que

enunciados sobre o que acontecerá ou sobre como as coisas eram antigamente não são nem

verdadeiros, nem falsos? Pois, ele insiste, um enunciado pode ser verdadeiro apenas se há algo em

virtude do qual ele é verdadeiro: assim, se tudo o que há é o que existe agora, nenhum enunciado

sobre o futuro ou sobre o passado pode ser verdadeiro. Alguns podem concordar

entusiasticamente. A realidade, eles dizem, está em constante mudança. Os únicos enunciados



verdadeiros são aqueles que representam a realidade como ela é, isto é, como ela é agora; não pode

haver nenhuma verdade sobre como ela será ou como ela foi.

Outros defensores da passagem do tempo podem dar uma resposta mais moderada. Eles podem

insistir que o filósofo está esquecendo que o verbo “ser” tem tempos verbais. Se for perguntado o

que há, no tempo presente, a resposta deve se restringir ao momento presente; mas há também

respostas para as questões sobre o que haverá e o que houve. O princípio de que um enunciado

pode ser verdadeiro apenas se há algo em virtude do qual ele é verdadeiro negligencia a natureza

flexiva do verbo “ser”: ele deve ser “verdadeiro apenas se há, haverá, ou houve algo em virtude do

que ele é verdadeiro”. O que, então, diferencia essa visão, pergunta o filósofo, daqueles que negam

a passagem do tempo? Aquelas pessoas deixam de fora da sua descrição da realidade um fato

essencial, a saber, que certos eventos ordenados por uma sequência temporal estão ocorrendo

agora.

O cético responde que a questão “que evento está acontecendo agora?” meramente pergunta que

evento é simultâneo com fazer a questão, que é ele mesmo apenas outro evento. Não, seu

oponente responde. Quando uma experiência dolorosa cessa e eu exclamo, “Graças a Deus que ela

se foi”, eu não estou de posse de uma mera relação de precedência temporal, diz ele, pois eu sabia

antecipadamente que eu deveria dizer, “Graças a Deus que ela se foi”, e que eu dizer isto

aconteceria apenas depois da experiência chegar a um fim. O oponente da passagem temporal

retruca que tudo isso significa apenas que o nosso sentimento de alívio, em vez de preceder, se

segue ao término da experiência dolorosa: trata-se ainda apenas de uma questão de sequência

temporal.

O defensor da passagem do tempo pode agora objetar que o seu oponente está espacializando o

tempo, tratando-o apenas como mais uma dimensão em acréscimo às três do espaço. Isto, ele diz,

abole o tempo, visto que ele não permite a realidade da mudança, enquanto a mudança é da

essência do tempo. O seu oponente retruca que ele reconhece a mudança: há mudança sempre

que uma proposição verdadeira é convertida em uma falsa substituindo alguma especificação

temporal que ocorre nela por uma diferente[1]. “Isto é o que eu quero dizer”, o defensor da

passagem do tempo pode exclamar: “você poderia definir ‘mudança espacial’ substituindo

‘especificação temporal’ por ‘especificação de lugar’; mas o fato de que há grama neste lugar e

nenhuma a um quilômetro de distância não envolve que alguma mudança ocorreu ou esteja

ocorrendo”. “Isto é contrário à maneira que falamos”, pode-se retrucar, nós dizemos coisas como



“O terreno muda para o leste do lugar”. “Apenas porque imaginamos nós mesmos percorrendo

naquela direção”, o outro responde.

Não precisamos seguir o debate sobre esta disputa filosófica tão bem conhecida além disso;

tomado até aqui, ela ilustra adequadamente o caráter de um argumento filosófico. A disputa

certamente diz respeito à realidade: de acordo com a concepção que qualquer um tome em relação

a ela, ele conceberá o mundo de um modo ou de outro. Mas a questão não será encerrada por

meios empíricos: a teoria científica pode ser relevante para ela — por exemplo, é relevante que,

segundo a teoria da relatividade, a simultaneidade é relativa a um ponto de referência. Mas a

ciência não pode resolver a disputa: nenhuma observação poderia estabelecer que um ou outro

lado está certo. Um filósofo procurará ou mostrar que um dos disputantes está certo e o outro

errado, talvez após algum esclarecimento adicional das duas posições, ou dissolverá a disputa

mostrando que ambos os lados são vítimas de alguma confusão conceitual. A filosofia está com

efeito preocupada com a realidade, mas não em descobrir novos fatos sobre ela: a filosofia procura

melhorar a nossa compreensão do que já sabemos. Ela não procura observar mais, mas clarificar a

nossa concepção do que vemos. O seu objetivo é, na frase de Wittgenstein, ajudar-nos a ver bem o

mundo.

Se o filósofo afirma ter resolvido um problema ou dissolvido ele como um pseudoproblema, ele

procederá por argumento racional. A filosofia compartilha com a matemática a peculiaridade de

que ela não apela a nenhuma nova fonte de informação, mas confia apenas no raciocínio sobre o

que nós já sabemos. Ela difere da matemática em que ela prefere terreno lamacento. Os

matemáticos às vezes engajam em análise conceitual, buscando definições de conceitos tais como

equivalência numérica, continuidade e dimensão. Mas os seus objetivos diferem dos objetivos dos

filósofos. Eles se preocupam pouco se a definição que eles obtiveram capturam o conceito como

nós o entendemos implicitamente na vida ordinária: eles estão preocupados apenas em formular

um conceito preciso sob o qual pode ser razoavelmente afirmado que qualquer caso

determinadamente ou cai, ou não cai. Feito isso, a sua argumentação procederá dentro dos limites

das definições que eles adotaram. O raciocínio do filósofo ocorre sobre a base da nossa

compreensão implícita existente; ele apela a esta compreensão e, portanto, não é realizado, como é

o do matemático, dentro de uma estrutura de conceitos já feita precisa.

Assim, o único recurso do filósofo é uma análise dos conceitos que já possuímos, mas sobre os

quais estamos confusos; ele procura remover esta confusão. Se ele procura fazer isto por uma

análise de expressões da nossa linguagem ou por algum outro meio é uma questão da sua



metodologia filosófica; diferenças metodológicas podem ser agudas, mas o objetivo é o mesmo.

No exemplo de disputa filosófica que examinamos, o filósofo não pode argumentar a partir da

apreensão primitiva da sucessão temporal que pode ser atribuída a uma criança. A pergunta que

estava em questão pode surgir apenas a um adulto para o qual as nossas maneiras de falar acerca do

tempo na linguagem são conhecidas. Assim é estéril perguntar se a filosofia é sobre a realidade,

sobre os conceitos em termos dos quais pensamos sobre a realidade, ou sobre os meios linguísticos

que usamos para expressar esses conceitos. Ela diz respeito a nossa concepção da realidade ao

procurar esclarecer os conceitos em termos dos quais a concebemos e, consequentemente, as

expressões linguísticas por meio das quais formulamos a nossa concepção.

1. N.T. Por exemplo, a substituição de “1988” por “1998” em “A Constituição brasileira atual

foi promulgada em 1988” — que é uma frase verdadeira — resultaria em uma frase falsa. ↩︎

O texto original, em inglês, pode ser consultado gratuitamente no Internet Archive e está à venda

na Amazon.

Arquipélago Filosófico, Vol. 1, No. 11 (2025), e-011

ISSN 3086-1136

https://archive.org/details/naturefutureofph0000dumm
https://amzn.to/3IFBtQk?ref=arquipelago.fi


Artigo:Michael Dummett, O que é filosofia?

Autor(es): Eros M. Carvalho

Data: 02 Out 2025

Revista:Revista Arquipélago Filosófico

Volume: 1

Número: 11

Páginas: e-011

ISSN: 3086-1136

@article{michael-dummett-o-que-e-uma-questao-filosofica,

author = {Eros M. Carvalho},

title = {Michael Dummett, O que é filosofia?},

year = {2025},

month = {Out},

journal = {Revista Arquipélago Filosófico},

volume = {1},

number = {11},

pages = {e-011},

issn = {3086-1136},

url = {https://arquipelago.fi/michael-dummett-o-que-e-uma-questao-filosofica/}

}


