ARQUIEFLAGO

iLlosofico

INTRODUCAO A FILOSOFIA

Julian Marias, Sobre a origem da filosofia na Grécia

Arquipélago
26 Set 2025 — 12 min read

Julidn Marfas em 1979; fonte: Biblioteca Virtual Miguel Cervantes

Julidn Marfas (1914-2005) foi um filésofo espanhol bastante influente no século XX. Discipulo
de Ortega y Gasset, com ele fundou o Instituto de Humanidades, em 1948. Impedido de lecionar

na Espanha durante o regime do General Franco, Marfas trabalhou em diversas universidades

americanas (Harvard, Yale, Wellesley, Oklahoma, UCLA) do final da década de 1940 até 1970.

O Arquipélago reproduz aqui um trecho do livro Biografia da filosofia. Dois professores

entrevistados pelo site, Jodo Carlos Brum Torres e Ronai Rocha, relataram que leram com muito


https://arquipelago.fi/tag/introducao-a-filosofia/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/
https://youtu.be/aELgtx-Ijoo?si=KznMKLRS9SS-qJ-m&ref=arquipelago.fi
https://youtu.be/nqO1ugXuRLs?si=ezkSQcrSOzn5YaKT&ref=arquipelago.fi
https://youtu.be/aELgtx-Ijoo?si=KznMKLRS9SS-qJ-m&ref=arquipelago.fi
https://youtu.be/nqO1ugXuRLs?si=ezkSQcrSOzn5YaKT&ref=arquipelago.fi
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/

aprego os livros de Julidn Marfas nas décadas de 1960 e 1970 e consideram a sua obra de grande

valia ainda hoje.

Julian Marias

Sobre a origem da filosofia na Grécia

No século IV, o termo “filosofia” contava com dois séculos de uso na Grécia. No século VI, se
havia iniciado uma nova forma de pensamento que, mais adiante, receberia esse estranho nome
depois de virios ensaios cuja histéria detalhada seria necessdrio escrever. Em um ponto
especialmente importante de sua Metafisica, AristSteles refere-se aqueles que antes se dedicaram a
investigagio dos entes e “filosofaram acerca da verdade” (Peri tés alethéias); e pouco depois
acrescenta, a respeito da opinido de Tales de Mileto: “H4 também quem pense que os tedlogos
mais antigos, muito distanciados da geragio atual, tiveram esta mesma opinido acerca da natureza:
com efeito, fizeram Oceano e Tetis os progenitores da geragio e os deuses juram pela dgua, que os
proprios poetas denominam Estigia. O mais antigo ¢, realmente, o mais digno de ser honrado, e o
juramento ¢ o mais digno de ser honrado.” “Aristételes — escrevi em outro lugar — distingue duas
ocupagdes muito diversas: a dos antigos que ‘teologizaram’, e a dos modernos que ‘filosofaram’
(theologésantes, philosophésantes); e acentua que os primeiros jd sio remotos; isto ¢, que em
meados do século IV a nova atitude j4 contava um longo tempo. Qual ¢ esta? A meu ver,
precisamente a que denominamos conhecimento; filosofar ¢ filosofar ‘acerca da verdade’.
Encontra-se com frequéncia esta expressio em Aristdteles e nio significa desde logo nenhuma
teoria da verdade, que seria intil procurar entre os pré-socraticos; trata-se mais de uma indagagio
sobre as prdprias coisas, de uma manifestagio ou patentea¢io do que estas sio de verdade ou no
fundo. Nada disto poderia ser encontrado naqueles que disseram que o Oceano e Tetis fora os
progenitores da gera¢io, porque embora este mito nos permita saber, de certo modo, a que nos
atermos em tdltima instincia, e por isso se aproxima da filosofia, o que faz é apelar das coisas a uma

instincia que lhes ¢ alheia e para a qual ndo hd caminho a partir do dado.”

Cabe agora perguntar: o que se fazia na Grécia antes do século VI para saber a que se ater, e por

que a partir dessa época foi necessdrio fazer outra coisa? Naturalmente, nio se fazia nada que se



chamasse reologia; essa expressio ¢ utilizada por AristSteles, dentro de um a situagio bem diversa,
para em fungio dela interpretar o que fazer de seus remotos antepassados; a rigor o termo sé ¢é
inteligivel quando posto em boca de Aristételes, historizado, referido ao contexto mental e social

em que Aristdteles vivia.

E preciso considerar, primeiramente, que quando alguns homens comegaram a filosofar, a
maioria continuou a fazer o mesmo que antes. Somente a alguns poucos isto nao bastou e entio se
puseram a fazer outra coisa que se denominaria, com o correr do tempo, filosofia, e que muito
logo caiu mal a seus concidadios, porquanto nio compreendiam por sua vez o estranho mister
daqueles homens. Diz Aristételes que os homens anteriores a filosofia apelavam aos mitos; porém
numa passagem da Metafisica antes citada declara que o amigo de mitos ou “filémito” ¢ de certo
modo filésofo, pois o mito se forma de prodigios; e em um fragmento de sua velhice acrescenta:
“quanto mais solitdrio estou, mais amigo de mitos me torno”. Aristételes quer significar que o
mito representa algo andlogo 2 filosofia, algo homdlogo; mas este conceito de homologia ¢ um
conceito estitico, e urge pd-lo em movimento. Mais exato ¢ dizer que a filosofia ¢ uma fung¢io
vicdria em relagio a do mito; porque o mito nido mais bastava, por ter acontecido algo — serd

necessdrio ver o que isso foi — tiveram os homens que substituir o mito pela filosofia.

Segundo o exemplo de Aristételes, os “teologizantes” faziam de Oceano e Tetis os progenitores da
geracio; Tales dizia que “tudo € dgua”; a semelhanga, quanto ao contetido, é manifesta; a diferenga
estd no préprio sentido de um e outro dizer. Mediante o mito, os homens gregos anteriores a
filosofia conseguiam a que se ater, mas isto nio estava evidente no exemplo aduzido por
Aristételes, determinado pela referéncia a Tales e demasiadamente de professor; podemos

entendé-lo melhor lendo a um historiador, a Herédoto ou Xenofontes.

Os gregos recorriam a adivinha¢io (manteia, mantiké) para se orientarem diante do futuro
incerto, portanto para se decidirem. O exame das entranhas (tahierd) das vitimas sacrificadas ou,
ainda melhor, o decreto do oriculo, (manteion) — Delfos, Dodona, etc. — permitem descobrir
qual serd o curso dos acontecimentos, tornando possivel dessa maneira a escolha. No capitulo IV
do livio VI da Andbasis— para trazer um exemplo ao acaso — Xenofontes conta-nos
minuciosamente a conduta da expedi¢do militar grega no porto de Calpe, na Tricia asidtica.
Xenofontes leva a efeito um sacrificio para saber se deve sair do acampamento (ep exddo ethyeto);
as entranhas mostram-se favordveis (tdheird kala egénero) e os caddveres sio enterrados. No dia

seguinte, Xenofontes retne as tropas e lhe diz que é evidente (délon) que se deve empreender a



marcha por terra posto que nio possuem navios; e que ¢ necessdrio (andnke) se porem a caminho
em seguida, porque nio tém viveres; em vista disso, ordena um sacrificio; seu resultado ¢
destavordvel e ndo se movem durante todo o dia. Alguns murmuram que Xenofontes fez com que
o adivinho interpretasse desfavoravelmente o sacrificio, para 14 permanecer e fundar uma cidade;
no outro dia, se permite a todos que assistam ao sacrificio de trés vitimas, o resultado ¢ negativo e
os soldados afligem-se porque lhes faltam os viveres. Em vista da situagdo, Xenofontes recomenda
novos sacrificios, e alguém diz que os pressdgios se justificam porque ouviu dizer que estao para
chegar os navios; todos opinam que se deve esperar, mas que ¢ necessirio sair em busca de viveres.
Imolam-se outras trés vitimas sem pressigio positivo; os soldados vdo a tenda de Xenofontes e
dizem-lhe que nio possuem viveres; este declara que nio os fard sair sem pressigios favordveis.
Novos sacrificios; o exército ansioso, circunda o altar; mas faltam as vitimas; como nio tém
ovelhas, compram bois de tiro e os sacrificam: o pressigio ainda nio ¢ favorivel. O estrategista
Néon, vendo a terrivel situagdo dos soldados e querendo agrada-los, organiza uma expedigio com
dois mil homens para conseguir viveres; a cavalaria inimiga os surpreende e mata a quinhentos.
No dia seguinte, chega um navio de Heracléia com alguns viveres. Xenofontes torna a sacrificar:
os pressagios sio favordveis desde a primeira vitima; no final, o adivinho Arexién vé uma dguia de
bom augurio, e aconselha a Xenofontes que se ponha a cominho. Finalmente o exército levanta
acampamento.

Podemos ver como estes homens, em circunstincias graves e opressivas, subordinam sua conduta
ao resultado dos sacrificios; apesar de considerarem evidente e necessdrio seguir um determinado
comportamento, fazem justamente o contririo porque o pressdgio assim os indica; isto ¢, quando
se trata a rigor e a sério de saber a que se ater, nio ¢ o juizo acerca dos dados patentes da situagio e
sim outra realidade oculta denunciada nas entranhas das vitimas, como outras vezes nas palavras
sem alegria, sem ornatos nem perfume que dizia a Sibila com seus Idbios delirantes. Qual ¢ essa

realidade e qual € o sentido dessa maneira de denunciar-se? Este ¢ o problema.

Em outro lugar dei uma resposta pormenorizada a esta pergunta, ao examinar trés modos de
pensamento que nao siao conhecimento em sentido estrito: os orddlios dos primitivos, a
“sapiéncia” e os ordculos gregos; aqui serd o bastante citar alguns pardgrafos. “Qual ¢é o
pressuposto dos ordculos helénicos, isto ¢, qual ¢ o elemento latente que eles descobrem ou
patenteiam? Em Herddoto encontra-se uma resposta a esta pergunta, particularmente clara:
quando Creso, vencido e despojado por Ciro, manda perguntar a Apolo se nio se envergonha de

o ter enganado com seus ordculos délficos, conduzindo-o 4 guerra contra os persas e assim a sua



perda, a Pitia, além de insistir na imprudéncia de Creso, que nio se detivera na interpretagio
cuidadosa dos ordculos ambiguos, d4 uma resposta decisiva: tén peporménem moiram adinatd
esti apophygeén kai thed — o destino fatal nio pode ser evitado nem por um deus. O pressuposto
do oriculo e também a razio de sua insuficiéncia e limitagio é, pois, o destino, a moira, superior
aos préprios deuses — embora as vezes se identifique secundariamente com uma divindade, a
Moira —; nisso, reside, por sua vez, o mével da tragédia grega. A moira significa em primeiro lugar,
a parte; ¢ um vocdbulo préximo a méros; esta parte é a por¢io reservada a cada um, aquilo que lhe
toca por sorte e ¢ portanto, a propria sorte; significa, outro tanto, o destino, o fado ou fatalidade,
aquilo que acontecer4 necessariamente, o que tem que ser. Esta realidade inelutdvel ¢ alheia a toda
vontade, a dos deuses inclusive, pois estes também se acham submetidos a ela; ¢ pois, a estrutura
inexordvel do real com que se tem de contar irremediavelmente. Embora seja esta uma questio e
que se reclamaria uma indagagio delicada e minuciosa, poder-se-ia vislumbrar uma certa
dimensio desta ideia da moira um equivalente pré-teérico da ideia de natureza, mais ou menos
como que uma versio mitica da physis... A natureza, definitivamente, ¢ o imutdvel, aquilo que
por nio tolerar mudanga ¢ sempre seguro; pois bem, a moira em termos miticos, implica a mesma
exigéncia de seguranga e imutabilidade; a razio ultima das coisas patentes esta em seu destino
latente; mas, a rigor, nio existe caminho para ir de um a outro e, por isso, 0 homem nio pode
chegar a ele, mas somente receber a certeza dos deuses, particularmente do ordculo.”

Em outras palavras, hd uma absoluta descontinuidade entre a realidade patente e a laténcia em
vista da qual tenho de orientar e decidir minha vida. Ndo me ¢ possivel irao latente, € este que tem
que vir a mim por intermédio dos deuses; para ter acesso ao latente a partir das coisas que estao ai e
com as quais me encontro, ndo hd caminho; dito em grego, nio hd métrodo. Ora, quando a vida se
complica de modo suficiente, e 0 homem dispdem de algum dcio e certos recursos; quando
possui um passado bastante longo e, portanto, um repertdrio de experiéncias vitais de toda indole,
pode entio projetar a longo prazo e com um minimo de precisio, requerida pelo préprio
conteddo do projeto, cuja complexidade interna sé assim ¢ possivel. Diante desta exigéncia, o
homem necessita orientar-se em relagio as coisas, em um sentido novo: nio se trata agora de saber
0 que “acontecerd”, mas sim como as coisas se comportam por si mesmas e, sobretudo, como
continuario a comportar-se; e para isso necessita poder, ele préprio, ir do patente ao latente,
especialmente ao comportamento futuro das coisas; necessita, portanto, um método, em seu

sentido mais rigoroso. Esta necessidade ird ser a origem remota da filosofia.



Aos olhos do grego, as coisas apresentam-se como multiplas e cambiantes. Sua multiplicidade e,
sobretudo, sua caducidade, fazem com que o homem esteja numa posigdo de incerteza em relagio
a elas; e, no entanto, sé com essas coisas, contando com elas, pode fazer sua vida. Ante o fato
radical da caducidade das coisas, os gregos tomaram trés atitudes bem diferentes: uma, a da poesia
lirica, que se comove ante a fugacidade das coisas e dos homens que passam, extraindo dela um
acento vital determinado; a segunda, a da histéria, que pretende salvar na lembranga as coisas
passageiras, nao todas, é certo, mas pelo menos as memordveis; a histéria aparece, pois, cOmo um
remédio contra o esquecimento — assim, explicitamente, em Herddoto —; a terceira atitude leva a

ideia de natureza, que ¢ origem da ciéncia e da filosofia.

As coisas sio, com efeito, primeiro umas e logo depois outras; sua mobilidade impede saber com
que carta ficar: nio se sabe o que continuard a ser o que tenho diante de mim, como se
comportard no momento seguinte; mais ainda, nem se sabe se haverd tal coisa e se poderei contar
com ela. H4, porém, um caso em que as coisas se tornam mais claras e em que se pode superar, até
certo ponto, a sua fugacidade. E o0 caso da geracio. O pai e o filho sdo dois, e sdo diversos, porém
um vem do outro; um carvalho procede de sua semente. Sio coisas diversas, mas que, no fundo,
s30 0 mesmo. Na geragio se pode passar de A a B e de B a A. Por via de identidade, porque no

fundo sio o mesmo.

Isto ¢ decisivo, pois se aplico o esquema da gera¢io a multipla mobilidade das coisas, tenho j4 uma
via para passar do patente ao latente. Em um de seus obscuros fragmentos, diz Herdclito que o
caminho para cima € o caminho para baixo sio um e o mesmo. Este caminho € o que se pode
chamar propriamente método, uma via transitdvel pela qual se pode ir e vir. A isto os gregos
denominaram physis, natureza. A natureza nio ¢ a rigor uma coisa, nio ¢ realidade alguma; ¢ o
nome de uma solugio a um problema, de uma interpretagio daquilo que encontro 4 minha volta.
Compreendo entdo que as coisas brotam, nascem umas de outras: natura. Ao aplicar a realidade

circundante, multipla e mével, o esquema da geragio, a interpreto como natureza.

Ora, no fundo a geragio coincide com a identidade. Dizer que hd natureza ¢ dizer que as coisas
naturais, no fundo sio o mesmo; e por haver identidade ¢ possivel a passagem de A a B e vice-

versa. E este o grande pressuposto da interpretagio.

Nio ¢, porém, suficiente. Essa identidade se reveste, inicialmente, de uma forma temporal. O
filho ¢, no fundo, 0 mesmo que foi o pai; ¢ também, no fundo, o mesmo que serdo seus filhos.

Isto ¢, esse fundo, que ¢ o que verdadeiramente h4, ¢ 0 mesmo que foi e que serd: ¢ o permanente,



0 que permanece através de toda a mudanga. O permanente estd subjacente em tudo o que passa:
¢ o que jd havia antes, o antigo. A natureza ¢ essencialmente antiga, embora permanentemente
renovada e jovem. Por isso os gregos a chamaram arkhé, principio, isto é, o antigo. O principio é o
que jd foram as coisas e por isso mesmo o serdo; por via de identidade se pode chegar do principio
ao principiado e vice-versa.

Dessa maneira, a realidade latente, essa realidade que se revela no oriculo ou nas entranhas das
vitimas sacrificadas, por mistério dos deuses, 0 homem agora a pode desvelar porque hd uma via,
um método por chegar até ela. Isto significa que o homem descobre um método para chegar por
seus proprios pés a essa realidade e de langar mio dela. O que se revelava obscuramente em um
sinal ¢ agora desvelado ou tornado manifesto pelo homem. A isto denominaram os gregos

alethéia: paténcia, verdade.

Isto esclarece a expressio de Aristdteles quando se refere aos que “filosofaram acerca da verdade”,
isto é, sobre a paténcia. Os que primeiro filosofaram, filosofaram acerca do que hd
verdadeiramente. Este método, que se opdem ao mito, ¢ justamente a filosofia, a qual ndo rem um
método, mas ¢ um método. Esta maneira nova de pensar, que ¢ rigorosamente, e diferindo de
outros, conhecimento, parte do pressuposto ou da crenga de que as coisas sdo, isto ¢, tém uma
consisténcia, e que essa consisténcia ¢ acessivel e se pode chegar a ela mediante uma operagio
intelectual concreta, que ¢ a que se chama, precisamente, conhecer. E a forma madura desta

consisténcia ¢ a natureza. E, porém, tudo isto suficiente para que haja filosofia?

Certamente nio. H4 modos de conhecimento que nio sio filosofia; por exemplo, a ciéncia, que
se ocupa de estudar a consisténcia das coisas. E necessario, pois, algo mais para que se possa falar de
filosofia na Grécia. E em primeiro lugar, o que impeliu o homem, um dia, 4 ideia de consisténcia
das coisas e  necessidade de seu conhecimento? Quando um ingrediente de minha situagio falha,
seja porque desaparega ou se comporte de uma maneira insdlita, com o que eu nio “contava”, isto
me poeipso facto em outra situagio, e a respeito dela nio sei a que me ater, isto ¢, caio na incerteza.
Para sair desta inseguranca tenho que me dar conta da segunda situagio, e averiguar, portanto, o
que aconteceu; mas isto envolve, por sua vez, uma pergunta prévia, que € a seguinte: como deve

S€r a coisa em questao para que lhe acontecesse isso?

Dai o assombro (thaumadzein) ante as coisas, e consequente “nio fazer nada” que Aristételes
sublinha no homem que, pasmo, contempla a realidade. O fato da coisa falhar torna impossivel o

projeto em relacio a ela,e 0 homem nio faz porque nio sabe o que fazer. Considera-a entio, nesse



momento, de um novo ponto de vista: naquilo que tem de seu, em sua consisténcia. A este modo
de conhecimento, provocado pelo falhar das coisas, podemos denominar ciéncia; porém nio ¢é
ainda filosofia.

O fato de viver em uma circunstincia de coisas patentes circundadas por um horizonte de laténcia
de toda indole, faz com que minha vida tenha unidade e figura, e além disso, limites. Esse
horizonte p6e em questio, portanto, nio a um ou outro dos ingredientes de minha vida, mas esta
em sua totalidade. O horizonte de laténcia que orla a minha vida exige saber a que me ater em
relagdo a totalidade da mesma, e postula um saber w/timo e integral. Ora, nio estd dito que este
saber tenha for¢osamente que ser conhecimento; isto sé acontece quando o homem se acha em
uma situagio tal, que para saber a que se ater significa conhecer a consisténcia das coisas, porque
se encontra na crenga fundamental de que as coisas tém uma consisténcia que o homem pode

descobrir. A coincidéncia desta situagio histérica com um saber d/timo conduz a filosofia.

Isto explica, pelo menos até certo ponto, qual o verdadeiro 4mbito histérico em que a filosofia foi
possivel. E preciso ter presentes, no entanto, dois fatos menos claros: o primeiro, que a ciéncia
aparece na Grécia a0 mesmo tempo que a filosofia; o segundo, o tom polémico de todos os
filésofos gregos da primeira hora, a oposigio temdtica a opinido, a doxa, isto ¢, as interpretagoes
vigentes da realidade. Porque nio se trata tanto de descobrir ascoisas reais quanto a realidade das

coisas, 0 que as coisas tém de realidade: somente a partir disso comegou a haver filosofia na Grécia.

(Texto extraido de: Marfas, Julidn. Biogratia da filosofia e idéia da metatisica. Tradugio por Diva

R. de Toledo Piza. Sio Paulo: Livraria Duas Cidades, 1966)

Arquipélago Filosético, Vol. 1, No. 8 (2025), e-008
ISSN 3086-1136



