
ÉTICA

João Carlos Brum Torres, Discutindo a “lei de Gérson”

Arquipélago
30 Set 2025 — 23 min read

Artigo originalmente publicado como um capítulo da coletânea intitulada Racionalidade e ação,

organizada por Valerio Rohden (Porto Alegre: UFRGS/ICBA, 1992). João Carlos Brum Torres é

professor aposentado da UFRGS e da UCS e autor de dezenas de artigos e livros, entre eles Valor e

forma do valor, Figuras do estado moderno e Transcendentalismo e dialética, . O artigo

“Discutindo a lei de Gérson” foi mencionado na segunda parte da entrevista concedida a este site.

https://arquipelago.fi/tag/etica/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/
https://amzn.to/4gRXN5Q?ref=arquipelago.fi
https://arquipelago.fi/entrevista-com-joao-carlos-brum-torres-parte-2/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/


Discutindo a “Lei de Gérson”[1]

João Carlos Brum Torres

I

Que me seja permitido começar esclarecendo aos colegas estrangeiros que o Gérson de que se trata

aqui não é o Chanceler da Universidade de Paris, no século XIV, mas o meio-campista da seleção

brasileira de futebol, tricampeã do mundo em 1970. Esclareça-se, outrossim, que o contexto de

enunciação da lei em questão não é comunicação científica alguma, nenhum artigo, nem mesmo

um discurso a propósito de assuntos de futebol. A chamada “lei de Gérson” foi apresentada em

um comercial de televisão em que o antigo craque anunciava uma marca de cigarros.

O enunciado original da dita lei, apresentada em termos retoricamente interrogativos, era o

seguinte: “É preciso levar vantagem em tudo, certo?”

Que me seja permitido ainda, antes de dar início à discussão filosófica, observar que esta frase

tornou-se conhecida no Brasil como a “lei de Gérson” na medida em que, de maneira

generalizada, espontânea e anônima, passou-se a nela reconhecer a diretriz intencional básica, não

apenas das atividades econômicas, mas de todo o sistema de ação social do país, circunstância que

– cada vez com maior frequência – vem sendo identificada como um fator altamente relevante na

explicação dos gravíssimos impasses nacionais.

Na presente comunicação, este ponto – de grande relevância para uma análise menos trivial da

quadra histórica que atravessamos – será tratado por assim dizer transversalmente, em articulação

com o propósito principal de esclarecimento de que referências filosóficas são adequadas para

uma análise acurada do princípio contido na máxima em questão.

II

“É preciso levar vantagem em tudo, certo?” É uma versão algo tosca e radical do que podemos

denominar a doutrina do interesse próprio, entendendo-se por tal uma concepção normativa do

comportamento humano em que se combinam de maneira singular egoísmo e racionalidade[2].



Antes de entrar na discussão dos pressupostos e implicações desta posição, não será demais

considerar, ainda que brevemente, o enunciado da lei de Gérson qua enunciado.

Deste ponto de vista – e deixando de lado os aspectos gramaticais e retóricos –, pode-se, desde

logo, distinguir nele dois subenunciados, a saber:

(i) um subenunciado deôntico, refraseável da seguinte maneira: “deve-se sempre e a propósito de

tudo buscar vantagem pessoal”;

(ii) um subenunciado – na verdade, uma espécie de meta-enunciado –, de caráter por assim dizer

epistêmico, que pode ser explicitado na forma seguinte: “É certo que devemos sempre e a

propósito de tudo buscar vantagem”.

Como qualquer prescrição (i) pressupõe (1º) que o curso de ação recomendado seja factualmente

possível e (2º) que ele possa ou não ser seguido[3]. Bem entendido, enquanto elocução

prescricional, o enunciado da lei de Gérson é um ato de fala cuja força ilocutória é uma pretensão

vinculativa de ações.

Para os fins desta comunicação, no entanto, o que convém esclarecer é qual o fundamento desta

pretensão vinculativa.

Observe-se, a propósito, que Ernst Tugendhat, em um esforço de elucidação das condições e

contextos de colocação das exigências de justificação de normas, parece excluir do campo de

pertinência assim definido normas do tipo da lei de Gérson[4]. Com efeito, no texto de

Linguagem e ética que temos em vista, Tugendhat parece restringir os casos legítimos de exigência

da exibição dos títulos justificadores das pretensões de validade às normas sociais cujo

cumprimento contradiz o interesse próprio de seus destinatários.

De maneira mais específica, pode-se dizer que o artigo em questão parece delimitar duplamente a

fronteira das indagações pertinentes a respeito da justificação de pretensões normativas. Por um

lado são tidos como impertinentes os requerimentos de justificação de normas constitutivas do

que talvez se deva denominar práticas contingentes, cuja pretensão de validade é estritamente

dependente da adesão prévia e livre a tais ditas práticas, como é o caso dos jogos. O ponto de vista

de Tugendhat sendo o de que, uma vez que tivermos decidido jogar xadrez, não faz sentido

pedirmos justificativas das regras que dispõem sobre o movimento próprio de cada uma das peças

deste jogo. Por outro lado, e se bem o entendemos, Tugendhat exclui também do campo de



pertinência das exigências de justificação as normas que se harmonizam com o interesse próprio

de cada um. Esta segunda exclusão é uma implicação a contrário da especificação feita em

Linguagem e ética dos contextos em que são colocadas tais exigências. O texto diz o seguinte:

“... o ponto que carece de justificação é este: o indivíduo encontra-se sujeito a um sistema

de normas e, quando seu interesse próprio – relativamente a seu bem-estar – entra em

conflito com este sistema, espera-se que ele siga a norma, às custas de seu interesse próprio.

Eis porque, inicialmente, se coloca, do ponto de vista do indivíduo, a questão: será

fundado, tendo em vista o bem-estar próprio, aprovar, contudo, o sistema de normas?”[5]

Por conseguinte, uma norma como a lei de Gérson, cujo teor é precisamente a recomendação de

que sempre e a propósito de tudo busque-se a promoção do interesse próprio, não parece poder

carecer de justificação. O que é também dizer, positivamente, que a busca por cada um daquilo

que melhor lhe convém parece ser considerada por Tugendhat como uma verdade prática

primitiva, insusceptível ou, antes, eximidora de toda justificação. Sua posição, neste sentido, é

equivalente à doutrina kantiana da felicidade enquanto fim necessário de todos os seres racionais

finitos e cuja necessidade é dada a priori, como nos diz a Fundamentação da metafísica dos

costumes[6], na medida em que faz parte da natureza dos homens.

Bem entendido, não é nada evidente que a busca da vantagem pessoal a qualquer preço – ou, se se

quiser falar uma linguagem mais delicada, o esforço de otimização da utilidade própria – seja uma

interpretação adequada do princípio da busca da felicidade, mas não é isto o que nos deve

interessar agora. O que, de momento, convém discutir, diz respeito, antes, a esta ideia de que a

busca do interesse próprio, enquanto “inevitável princípio da faculdade de desejar”[7], como diria

Kant, ancorado na natureza humana, é um princípio prático originário, insusceptível de

justificação. E a razão para nos determos neste passo é que, considerada à luz da tradição humiana,

esta tese pode ser tudo, menos evidente.

Um tratamento exemplar da questão encontramos no exame feito por David Gauthier das

premissas da construção hobbesiana do Estado[8]. Com efeito, Gauthier não apenas assinala que

estabelecer descritivamente a estrutura própria das motivações humanas é muito diferente de fixar

diretrizes para o comportamento dos homens, mas mostra que, pelo menos prima facie, estes dois

procedimentos são incompatíveis. A conclusão de sua análise é a seguinte:



“Hobbes pode prover ou uma análise do comportamento (dos homens) que não cumpre

nenhum papel necessário na pedagogia política, ou um aconselhamento que não é

deduzido de sua análise da natureza humana.”[9]

O essencial do argumento pode ser explicitado assinalando-se que ou bem a análise das

motivações é verdadeira e os comportamentos humanos seguem necessariamente tais motivações,

dispensando, por conseguinte, quaisquer prescrições; ou bem a incidência de tais motivações na

determinação das ações humanas não é determinante, no qual caso as prescrições hão de ser tidas

como independentes e irredutíveis a tal análise de motivos “naturais”.

Gauthier mostra, no entanto, que este dilema não encerra a discussão, uma vez que se pode ter a

análise das motivações como a descrição de um padrão ideal de comportamento, ao qual os

homens se conformarão se e enquanto satisfeitas condições suplementares, no caso de sua análise

de Hobbes, a adoção de princípios de ação racionais. Sendo assim, pode-se dizer que a busca do

interesse próprio, ou, se quisermos, a enunciação de um princípio como a “lei de Gérson”, faz

sentido em função de uma dupla pressuposição: primeiramente a tese de que buscar tal interesse é

uma espécie de dado elementar e primário da natureza humana; em segundo lugar, o

reconhecimento de que, não obstante isso, praticamente, os homens podem agir desconhecendo,

não apenas os meios necessários à consecução de tal interesse próprio, mas, na verdade, ignorando

e desprezando a este último.

A partir destas referências pode-se tanto superar o dilema enunciado anteriormente, quanto

demonstrar que mesmo nesses casos em que não há conflito entre os dispositivos normativos e o

interesse próprio de cada um, é pertinente a introdução da exigência de justificação –

contrariamente ao que havíamos inferido a partir da leitura de Tugendhat.

O primeiro ponto demonstra-se, segundo a análise de Gauthier, pela introdução do conceito de

racionalidade, de tal sorte que se possa formular sentenças do tipo: “um homem, se racional, fará

x”. A partir daí, efetivamente, pode-se, por exemplo, refazer a análise da lei de Gérson dizendo: “É

próprio dos homens, se e enquanto racionais, sempre e em tudo buscarem vantagem pessoal”.

Ainda que uma tal descrição de um padrão ideal de ação não torne forçoso o imperativo “age de

forma a sempre e em tudo buscar a consecução optimal de teu interesse próprio”, pode-se



considerar que ela justifica tanto a formulação de um tal imperativo, quanto sua adoção, como

máxima de ação, por parte dos indivíduos[10].

O segundo ponto, a demonstração de que a exigência de justificação para normas que não

contradizem o interesse próprio, pode, igualmente, ser apresentada legitimamente, é um

desdobramento natural deste mesmo argumento. Com efeito, uma vez admitindo que,

praticamente, é possível que agentes humanos desprezem a busca do interesse próprio – a

começar, é óbvio, pelos kantianos de estrita observância –, torna-se evidente que os defensores da

lei de Gérson, ou de qualquer outro enunciado de prescrição da busca incondicionada e da

maximização do interesse próprio, poderão se ver desafiados a exibir o título que lhes legitima a

adoção de tal princípio prático. Em tal circunstância, se perguntados por que, diabos, deveria um

agente determinado buscar a qualquer preço a promoção de seu interesse, os defensores da lei de

Gérson ver-se-iam obrigados não só a admitir a pertinência do questionamento, como a dar-lhe

uma resposta. Resposta que, como vimos, não pode ser outra que a afirmação de que somente

esta disposição otimizadora é um comportamento racional.

III

Frente a uma tal resposta cabem dois tipos de questionamento. O primeiro pede esclarecimentos a

respeito dos fundamentos desta identificação da racionalidade à procura incessante da promoção

do interesse próprio. O segundo, embora, prima facie, não questione tal identificação, endereça-

lhe perguntas embaraçosas e trata de mostrar como, uma vez admitido tal princípio, nos vemos

rapidamente às voltas com paradoxos.

Um exemplo claro da resposta que pode ser dada ao primeiro destes questionamentos

encontramos na seguinte passagem do De cive de Hobbes:

“Todos os homens desejam o que é bom para eles e evitam o que lhes é mau, especialmente

o principal dos males naturais que é a morte; e fazem isto por uma certa impulsão da

natureza, não menos forte do que aquela pela qual caem as pedras. Por conseguinte, não é

nem repreensível, nem contrário aos ditames da verdadeira razão que um homem

empreenda todos os esforços a fim de preservar e defender seu corpo e membros da morte

e dos sofrimentos. Mas o que não é contrário à reta razão é o que todos os homens têm

como o que deve ser feito com justiça e segundo o direito. (...) Assim, o fundamento



primeiro do direito natural está em que cada homem, na medida que estiver a seu alcance,

se esforce por proteger seus membros e vida.”[11]

Em outras palavras, para Hobbes, a busca do interesse próprio, determinado em primeiro lugar

como a preservação da integridade física, é racional porque decorrente de uma inclinação tão

natural e forte no mundo da psicologia, ou, se se quiser, da ontologia humana, quanto o é, no

mundo físico, o princípio de queda dos graves. O que significa dizer que pretender desconhecer

ou desprezar tal inclinação é tão insensato quanto o é pretender que voem as pedras.

A posição de Kant com relação a esta questão, no essencial, não difere da defendida por Hobbes.

Kant diz, com efeito, na sequência imediata do texto que citamos acima:

“O imperativo hipotético que expressa a necessidade prática de uma ação como meio de

alcançar a felicidade é ASSERTÓRICO. Não podemos apresentá-lo, simplesmente, como

indispensável à realização de um fim incerto e meramente possível, mas de um fim que se

pode seguramente a priori supor em todos os homens, porque faz parte da natureza

deles.”[12]

E a Crítica da razão prática torna o ponto ainda mais claro ao dizer:

“Ser feliz é necessariamente o anelo de todo o ser racional, mas finito, e é, por conseguinte,

um inevitável princípio da faculdade de desejar.”[13]

Em outras palavras, a busca da felicidade é constitutiva de um ser finito, condicionado

sensivelmente e, nesta medida, empreendê-la é ao mesmo tempo forçoso e racional.

É certo, no entanto, que Kant, como sabemos todos, pretende que “a razão pura pode conter em

si um fundamento prático”[14], o que muda inteiramente as coisas, porque e na medida em que se

deriva desta tese a noção de uma faculdade de desejar superior, que teria como propriedade formal

ser incondicionada.

Na sequência desta comunicação, no entanto, antes que desdobrar esta linha de investigação –

que nos remete necessariamente a uma discussão metafísica a respeito do ser e das propriedades



do homem, ou, então, a uma avaliação sistemática dos argumentos kantianos – parece-me mais

interessante explorar o segundo procedimento de questionamento à doutrina da defesa

incondicionada do interesse próprio.

Mais interessante, evidentemente, não do ponto de vista estritamente teórico, mas,

circunstancialmente, do ponto de vista político e, num certo sentido, moral.

O que quero dizer é que se, na preocupação com as questões de fundamentação da chamada lei de

Gérson e do que, em termos mais gerais, vimos denominando a doutrina do interesse próprio, o

investigador estiver animado, como é o meu caso, pela vontade de que os resultados de seu

trabalho possam vir a ter algum tipo de incidência prática, então parece conveniente optar por

uma linha de questionamento da doutrina em pauta que não o afaste, desde o início, das

preocupações e interesses do campo prático em que lhe importa vir a influir.

Ou, por outra: se, como dissemos acima, a lei de Gérson é, presentemente, a diretriz intencional

básica de todo o sistema de ação social no Brasil, então parece evidente que a melhor estratégia de

questionamento à prevalência desta doutrina é aquela que, a partir da aceitação do fato desta

prevalência – e, por assim dizer, internamente – procura verificar-lhe implicações e consistência.

IV

Observe-se, preliminarmente, e seguindo uma oportuna indicação de David Gauthier, que não se

deve confundir a doutrina do interesse próprio – enquanto expressão da adoção de uma atitude

racional no terreno prático, caracterizada pelo caráter de relatividade e referencialidade das razões

aos agentes – com a ideia de defesa cega e incondicionada do interesse próprio. Fosse assim a

doutrina do interesse próprio não poderia ser considerada como uma doutrina moral, as máximas

dela deriváveis devendo ser interpretadas como sendo de caráter puramente técnico e prudencial.

Gauthier apresenta este o ponto nos termos seguintes:

“Que teoria moral poderá ser de alguma serventia e utilidade, a menos que possa mostrar

que todos os deveres que prescreve correspondem ao verdadeiro interesse de cada

indivíduo? David Hume, que colocou esta questão, parece que está errado; uma tal teoria

seria demasiado útil. Fosse o dever nada mais do que o interesse, a moral seria

supérflua.”[15]



Dentro desta perspectiva, a questão que se coloca é, então, a de saber se é possível uma moral

racional, vale dizer, se é possível justificar racionalmente a adoção, como princípios de ação, de

máximas contrárias ao interesse próprio.

No entanto – e é esta a perspectiva que nos interessa explorar a partir daqui –, a questão pode ser

invertida e podemos ser levados a perguntarmo-nos se a antimoral é racional, se podemos ter

como racional a busca incondicionada da promoção de interesse próprio.

Assinale-se desde logo que as análises de David Gauthier em Moral by agreement e de Derek Parfit

em Reasons and persons[16] se constituirão nas principais referências dos breves

desenvolvimentos seguintes. Limitar-nos-emos, na verdade, a tentar avançar na análise da questão

que nos interessa atentando, essencialmente, para o exame do que Reasons and persons denomina

de S, isto é, a teoria da racionalidade para a qual a promoção do interesse próprio – determinado

como a busca do melhor resultado para si e, assim, do necessário para que a vida própria vá tão

bem quanto possível – deve ser tida como o objetivo fundamental de cada pessoa[17].

A título preliminar importa notar, primeiramente, que a lei de Gérson é, sem dúvida, uma versão

de S, uma vez que, segundo a caracterização de Parfit, é próprio de S que “qualquer que seja o

custo para os demais, um agente racional deve ter um viés em seu próprio favor”[18].

Para aprofundar o exame crítico de S, a via mais direta nos remete à consideração de situações

coletivas ou plurais – o que Parfit chama o Dilema de Muitas Pessoas (Many-Person Dilemma) e

que podemos denominar de Dilema dos múltiplos agentes.

Com efeito, nestas situações é fácil mostrar que se cada um dos agentes seguir cegamente a S o

resultado será pior para todos. O exemplo mais simples e conhecido é o do tráfico urbano em

cidades grandes, em que é transparente que o uso de veículo particular, embora, a princípio,

vantajoso para cada usuário tomado individualmente, na medida em que generalizado, produz

uma situação pior para todos. E o mesmo vale, evidentemente, com relação à sonegação de

impostos, aos integrantes de um pelotão em situação de guerra, etc. Em todos os casos deste tipo,

diz-nos Parfit, S, tomada coletivamente, torna-se diretamente autodestrutiva.

É fundamental observar, porém, que esta evidência não é suficiente para resolver o problema

prático da indução das decisões de abandono de S pelos agentes concernidos, uma vez que, para

ficarmos com o exemplo dado acima, salvo em situações extremas, a probabilidade de que um



indivíduo isoladamente ganhe tempo dirigindo seu próprio carro justifica – isto é, torna racional

– a tentativa de ignorar as consequências decorrentes da generalização de sua conduta.

V

Se, a partir destas referências, interrompendo por um instante a análise de caráter mais conceitual

que vimos esboçando e abrindo um parêntese, voltarmos os olhos para a situação nacional

presente, é impossível deixar de ver que nos encontramos em situação muito próxima daquelas

cujas características formais acabam de ser apontadas, quer atentemos para a conjuntura

econômica, quer para a cena política.

No primeiro caso, e em termos muito esquemáticos, a situação que estamos a atravessar pode ser

caracterizada nos termos seguintes:

a) o Brasil é vitimado por uma inflação crônica, que:

(i) desestrutura o sistema de preços relativos;

(ii) impede financiamentos de longo prazo, inibe investimentos e consequentemente bloqueia a

recuperação do ciclo de negócios;

(iii) torna altamente oneroso o endividamento público, com as consequências de (iiia) agravar a

crise fiscal e (iiib) tornar ineficiente o open market como instrumento de política monetária;

(iv) corrói os salários reais e

(v) realimenta continuamente os conflitos distributivos;

b) nesta situação todos os agentes econômicos buscam maximizar seus ganhos, primariamente via

aumento de rendimentos nominais; este procedimento realimenta o processo inflacionário, torna-

o exponencial e prejudica a situação de todos, se interpretarmos a palavra coletivamente.

É evidente, no entanto, que os agentes econômicos que controlam preços se beneficiam deste

estado de coisas, pelo menos nos horizontes de tempo que levam em conta para tomarem suas

decisões.

Se atentarmos para o cenário político a situação é análoga. Enfrentamos uma crise de

governabilidade em que a autoridade do poder público vê-se mais e mais desgastada.

Esta situação de deterioração da estrutura de poder e autoridade é – consideradas as coisas

coletivamente – a todos perniciosa, uma vez que não só se veem, assim, reduzidas a eficiência e a

eficácia geral do exercício de todas as funções estatais, mas aumentam, pari passu, as taxas de



insegurança com que precisam conviver os cidadãos em todos os aspectos ou dimensões da vida

social.

No entanto, avaliadas as coisas do ponto de vista de muitos agentes determinados, tanto a adoção

de uma postura incondicionalmente oposicionista ao Governo, quanto, muito mais gravemente, a

execução de ações desrespeitosas da ordem pública são compensadoras e, portanto, segundo S,

racionais – sejam estas as práticas de corrupção ativa e passiva, a evasão de impostos, a exportação

de capitais, o contrabando, a prática de assaltos ou o exercício da justiça com as próprias mãos.

VI

Voltando à análise teórica que vínhamos fazendo, o que cabe imediatamente observar é que para

enfrentar este tipo de dificuldade – que emerge quando os mecanismos de harmonização natural

dos interesses são ineficientes ou se encontram em pane – há, pelo menos, duas vias.

A primeira é política e implica na imposição de condutas racionais do ponto de vista coletivo. A

segunda é moral.

A dificuldade abstrata da primeira destas vias é que, dependendo da iniciativa e do sacrifício de

muitas pessoas e, contudo, beneficiando a todas, ela corre sérios riscos de não encontrar apoios,

uma vez que, nas situações críticas que descrevemos, cada um tenderá a aferrar-se a S e deixar que

os outros resolvam o problema.

Numa situação concreta, como a brasileira, a viabilidade desta solução torna-se ainda mais

problemática por duas razões adicionais. Primeiramente porque o Estado, esfacelado, parasitado

por interesses corporativos, minado por projetos políticos parcelares, encontra-se grandemente

impedido, como diz Gauthier, de usar seu pé visível para, graças a chutes bem dirigidos, fazer

convergir os esforços individuais[19]. Em segundo lugar porque o malogro da experiência

autoritária recente tornou amplamente desacreditada a ideia de que o Estado possa arrogar-se a

ciência do que seja o interesse público e o direito de decidir arbitrariamente sobre sua

implementação.

Sendo assim, parece que é teoricamente promissor, e politicamente urgente, verificar de que

modo, em que termos e até que ponto há uma solução moral para os problemas que nos estão a

interessar.

Em princípio, pode-se distinguir dois caminhos para esta empreitada exploratória.



O primeiro, consiste em desenvolver uma versão de S diferente da lei de Gérson, uma versão que

procure demonstrar que, em contextos determinados, a promoção do interesse próprio só será

racional se implicar a renúncia em levar vantagem em tudo.

O segundo consiste em demonstrar a vulnerabilidade teórica de S e, assim, a racionalidade da

adoção de princípios práticos alternativos.

Para não nos estendermos demasiadamente e considerando o propósito, anunciado acima, de

fazer da discussão filosófica um instrumento de intervenção política imediata, entendemos mais

conveniente atermos-nos à primeira destas linhas de argumentação.

VII

Para examinar uma versão alternativa de S é conveniente que tomemos como ponto de partida a

situação em que a adoção de tal princípio prático, se consideradas as coisas coletivamente, revela-se

diretamente autodestrutiva.

No breve exame que fizemos da questão, observamos que, na medida em que houvesse margem

para benefícios individuais na adoção de condutas coletivamente funestas, esta dificuldade não

deveria ser considerada como uma refutação de S.

Convém, no entanto, apreciar o assunto de maneira mais cuidadosa.

Observe-se, inicialmente, que a probabilidade de superação das situações em que S é,

coletivamente, diretamente autodestrutiva, é inversamente proporcional à probabilidade de

adoção, por parte de um número suficiente de agentes concernidos[20], da conduta estritamente

individualista, atenta exclusivamente às vantagens pessoais obtíveis na situação.

Em segundo lugar é fundamental notar que quanto (i) mais fracos e/ou (ii) mais remotos e

improváveis forem os rebatimentos individuais dos malefícios produzidos coletivamente pela

prevalência de uma versão de S tal como a lei de Gérson, menor será a probabilidade de que seja

quebrada a recorrência serial da atitude individualista. A contrario et ceteris paribus, pode-se dizer

que o limiar de reversão desta situação é a redução a zero da probabilidade de êxito da aposta

individual.

É evidente, portanto, que nesta hipótese, do ponto de vista coletivo, o custo do laissez-faire, da

opção pela ação dos mecanismos autocorretivos em situações que podemos caracterizar como

desfuncionalizadas, será, certamente, máximo. Já do ponto de vista da estratégia de cada uma das



pessoas concernidas, a situação é indeterminável a priori. Está fora de dúvida, no entanto, que

uma vez atingido o limite crítico, o malogro coletivo de S tornará forçosa a renúncia à opção

individualista[21].

É fundamental observar, porém, que, nesta situação limite, uma tal renúncia é a melhor maneira

de levar vantagem em termos pessoais, de sorte que, nos termos do nosso exemplo, a opção pelo

transporte coletivo não implicará em abandonar nem a S, nem a versão de S dada na lei de Gérson.

É igualmente evidente que, neste caso, tão logo desafogado o sistema de transporte coletivo, o

personagem gersoniano, se assim posso denominá-lo, voltará a utilizar o seu automóvel.

Admitindo que todos os agentes do campo prático em questão tenham idênticos parâmetros de

decisão, a superveniência de pontos críticos será iterada e os estrangulamentos serão recorrentes.

Ora, nestas condições, tendo em vista os custos cumulativos implicados nestes impasses cíclicos,

parece claro que os partidários consequentes de S se verão forçados a propor-lhes uma

interpretação diversa da contida na lei de Gérson.

A base desta estratégia alternativa não poderá deixar de ser a compreensão de que a melhor

maneira de promover o interesse próprio, pelo menos em situações como as que se acaba de

descrever, não é a disposição de levar sempre e em todos os casos vantagem, mas, antes, depende

da adoção de princípios de ação cooperativos, só viáveis a partir da renúncia à estratégia

gersoniana. Praticamente e para ficarmos com nosso exemplo, isto implicará a renúncia à

vantagem de voltar a utilizar o carro particular tão logo desafogado o sistema viário, de modo a

evitar a repetição das situações de impasse. Uma tal renúncia, convém insistir, implica no sacrifício

do interesse individual imediato, sendo, portanto, em si mesma, contrária a S.

Segundo a análise de Parfit, do ponto de vista da doutrina do interesse próprio, porém, a

conveniência e mesmo a necessidade de adotar tais atitudes não as comuta de irracionais a

racionais, senão que, simplesmente, nos mostra que, em circunstâncias determinadas, é racional

agir irracionalmente.[22]

O ponto é controverso[23], mas, seja como for, não se pode extrair da validade circunstancial de

atitudes cooperativas e morais uma refutação de S. Acrescente-se ainda que, muito embora e pela

mesma ordem de razões – isto é, para melhor realizarmos a S –, devamos substituir a interpretação

que lhe dá a lei de Gérson por um outro conjunto de convicções, digamos M, ainda assim,



segundo a lição de Parfit, devemos reconhecer que S será auto-obliterante, mas não terá fracassado

em seus próprios termos.

Neste ponto, aliás, contrariamente ao que ocorre com o anterior, Gauthier, embora se

expressando em termos aparentemente inversos, está de acordo com Parfit, posto que, em seu

parecer, o que descobrimos com a experiência de pensamento feita anteriormente é que:

“Quando corretamente entendemos como a maximização da utilidade identifica-se com a

racionalidade prática, vemos também que a moralidade é parte da maximização.”[24]

Retornando aos contextos práticos a que fizemos alusão anteriormente, deve-se dizer que fossem

os agentes inteiramente racionais e clarividentes, os impasses recorrentes cuja descrição esboçamos

não se verificariam, uma vez que a reversão dos padrões de decisão se seguiria à antecipação

racional de tais ocorrências.

Este ponto, aliás, nos remete a dificuldade principal desta estratégia de superação dos impasses a

que nos conduz uma interpretação de S nos termos da lei de Gérson. Trata-se de que, sendo os

agentes imperfeitamente racionais, a antecipação de mudanças nos padrões decisionais pelos

agentes mais clarividentes pode revelar-se improdutiva e, neste sentido, irracional. Esta a razão,

aliás, observe-se-o en passant, porque, nas teorias tradicionais do contrato, tratava-se sempre

exatamente de um contrato, a ser celebrado, ademais, como que de uma só vez.

Convém ainda dizer que a circunstância empírica a que se acaba de aludir faz com que, nas

situações descritas, devamos ter a ação de esclarecimento a respeito da necessidade de reinterpretar

a S como sendo uma prescrição que dela se deriva, desde que, naturalmente, bem a

compreendamos.

É evidente, no entanto, que o principal problema a ser enfrentado na situação que estamos a

descrever é dos free-riders inteligentes, isto é, daqueles que, conhecedores da situação de impasse a

que a lei de Gérson conduz, propugnam por sua reversão a fim de poderem voltar a aplicá-la.

Assinale-se que não se trata de pessoas que não tenham entendido que o retorno a

comportamentos inteiramente egoístas, tão logo novamente viáveis, reinstala o ciclo perverso

supradescrito. Trata-se, antes, daqueles que sabem que há um número k de abandonos da lei de

Gérson que permite a adoção desta última por um número c de cínicos empedernidos que,



conquanto produzindo um resultado sub-ótimo do ponto de vista coletivo, não induz a

generalização dos comportamentos auto-referidos.

Contra estes últimos, mantida S, a melhor estratégia não parece poder ser outra do que a de onerá-

los com vigilância extrema e penas pesadas.

Se, para concluir, voltarmos a atenção novamente para a situação nacional, é forçoso observar pelo

menos três pontos:

1º) há indícios fortes de que os malefícios derivados da generalização da lei de Gérson estão sendo

crescentemente percebidos e que verossimilmente nos avizinhamos do ponto de reversão de

disposições identificado acima;

2º) o número de cínicos e free-riders, no entanto, parece ser excessivamente alto, de sorte que

muito provavelmente o ciclo perverso deverá ainda repetir-se antes que se lhes obtenha uma

redução compatível com a generalização de uma versão coletivamente menos onerosa de S;

3º) a contribuição da comunidade filosófica brasileira para o enfrentamento desta situação crítica,

em que sua intervenção específica pode ser tida como muito relevante tem sido praticamente

nula.

Este pequeno exercício gostaria de ser um estímulo à reversão de um tal padrão de

comportamento.

1. Esta comunicação foi elaborada, antes como o suporte de uma intervenção política, do que

como um artigo acadêmico. A decisão de publicar o texto tal como está – malgrado os defeitos

de composição e o inacabamento das análises – atende a uma exigência dos organizadores do

colóquio. [Realizado no Instituto Goethe, em Porto Alegre, 1992.] ↩︎

2. Examinando o surgimento das concepções do interesse próprio no século XVII Albert

Hirschman observa o seguinte: “Entretanto, embora o conceito de interesse tivesse ficado algo

afastado no seu domínio de origem (o príncipe ou o Estado, prosperou de forma notável

quando aplicado a grupos ou indivíduos dentro do Estado. Aqui descobriu-se que a mistura

de egoísmo e racionalidade, que evoluíra como a quintessência do comportamento motivado



por interesse nas discussões sobre a arte de governar, era uma categoria particularmente útil e

cheia de possibilidades”. In As Paixões e os interesses, citado aqui de acordo com a tradução de

Lúcia Campello, publicado por Paz e Terra, Rio de Janeiro, 1979, p. 40. ↩︎

3. Este último ponto é obscurecido pelo fato de que a expressão “é necessário”, embora

obviamente indique, no contexto que nos interessa, uma modalidade deôntica, é expressão

padrão na tábua das modalidades aléticas, para utilizarmos um termo da semântica de Lyons.

Ver Lyons, Semantics (Cambridge University Press, 1977), Capítulo 17. ↩︎

4. Referimo-nos ao artigo “Linguagem e ética”, citado aqui segundo a tradução francesa de

Philippe Constantineau, publicado na revista Critique, n. 413, de outubro de 1981, Editions

de Minuit, Paris, p. 1037 e seguintes. ↩︎

5. Id., p. 1049. ↩︎

6. V. Fundamentos da metafísica dos costumes, segunda seção, p. 415 da edição da Academia

Prussiana. Na tradução para o português de Antônio Pinto de Carvalho, publicada pela

Companhia Editora Nacional, São Paulo, 1964, p. 77. ↩︎

7. A frase é de Kant na Crítica da razão prática. Na tradução de Artur Morão, publicada por

Edições 70, Lisboa, 1986, p. 36 (p. 45 da edição original de Hartknoch). ↩︎

8. Ver The logic of Leviathan, Oxford at Clarendon Press, 1979, p. 20 e s. ↩︎

9. Id., p.21. ↩︎

10. Gauthier diz: “A conexão entre 'um homem, se racional, fará X' e 'faze X' não é uma

implicação lógica. Uma afirmação não pode implicar um imperativo, pela mesma razão que

um juízo segundo o qual alguém deveria realizar uma ação não implica a decisão de realizá-la.

Mas podemos dizer que assim como um tal juízo justificaria plenamente a decisão – no

sentido de quem julgar que a ação deve ser feita age irracionalmente se decidir não realizá-la –

assim também o enunciado 'um homem, se racional, fará X' justifica o imperativo 'faze X', no

sentido de quem aceitar tal enunciado estará comportando-se irracionalmente se rejeitar o

imperativo”. Id., p. 22. ↩︎

11. Ver De cive, Of liberty, I, 7; na edição de Bernard Gert, inclusa em Man and citizen Thomas

Hobbes, publicada por Anchor Books, Doubleday & Co., New York, 1972, p. 115. ↩︎



12. Ver ibid. ↩︎

13. Ver. ed. cit., p. 36. ↩︎

14. Id., p.29. ↩︎

15. Ver Morals by agreement, Oxford, Oxford University Press, 1986, p. 1. ↩︎

16. Ver Derek Parfit, Reasons and persons, Oxford University Press, Clarendon Press, 1984. ↩︎

17. Ver Id., p. 3. Como Parfit enfatiza, S não é uma teoria do interesse próprio, como são a teoria

hedonística ou o que Reasons and persons denomina a teoria da satisfação dos desejos; S é

uma teoria sobre a racionalidade. ↩︎

18. Ver Id., p. 192. ↩︎

19. Em Morals by agreement, David Gauthier observa o seguinte: “Se o mercado age como uma

mão invisível, que, com toques destros, direciona os esforços de cada pessoa, ocupada apenas

com a busca do benefício próprio, ao ótimo social, o soberano, ele, age com um pé visível,

para, graças a chutes bem colocados, direcionar os ditos esforços ao mesmo fim social. Cada

dispositivo realiza a mesma tarefa, garantindo a coincidência de um equilíbrio em que cada

pessoa maximiza a utilidade esperada, dadas as ações de seus pares, com um ótimo em que

cada um obtém a utilidade maximamente compatível com a dos demais. Ambos os

dispositivos afetam as condições sob as quais tem lugar a interação, deixando livre a cada

indivíduo para maximizar sua utilidade sob tais dadas condições. Obviamente, o soberano

aparece como um constrangimento à liberdade de cada um, e o mercado não; mas esta é a

diferença entre visibilidade e invisibilidade: o soberano visivelmente molda as condições que

reconciliam o interesse de cada pessoa com o de seus pares, enquanto que o mercado o faz

simplesmente por força de sua estrutura. O soberano, tanto quanto o mercado, torna a moral,

entendida como uma restrição ao esforço de cada pessoa de maximizar sua própria utilidade,

desnecessária”. Ver op. cit., p. 163 e s. ↩︎

20. Parfit denomina este número de número k e apresenta suas características por meio do

seguinte exemplo: “Considere-se qualquer bem público que beneficie nossos filhos e que será

provido somente se houver contribuições voluntárias. Assuma-se, para simplificação, que não

há limite superior a partir do qual as contribuições serão desperdiçadas. Nossas crianças se

beneficiarão mais se todos contribuirmos. Suponhamos que cada um de nós saiba que haverá



alguns pais que não contribuirão. Precisa haver um número mínimo k que garanta que se k ou

mais pais contribuírem isto será melhor para os filhos de cada um dos contribuintes do que se

nenhum deles contribuir. Se apenas um contribuir isto será pior para seus filhos do que se

nenhum contribuir. Se todos contribuírem isso será melhor para todas as nossas crianças do

que se nenhum contribuir. Em algum ponto entre um e todos deve estar o número k no qual

a mudança de pior para melhor se produz. O número k tem duas características especiais: (1)

se k ou mais contribuírem cada um dos contribuintes estará se somando a um esforço cujo

resultado líquido beneficiará seus próprios filhos. Os filhos de cada um se beneficiarão mais

do que se beneficiariam se nenhum tivesse feito contribuição alguma; (2) se menos do que k

contribuírem os filhos de qualquer contribuinte se beneficiarão menos do que se

beneficiariam se nenhum tivesse contribuído.” Op. cit., p. 100-1. ↩︎

21. Para ficarmos com o exemplo dado anteriormente, se e quando for igual a zero a

probabilidade de que o deslocamento em carro individual permita um deslocamento mais

rápido do que aquele proporcionado pelos meios de transporte coletivo, a opção por estes

últimos será forçada. ↩︎

22. A demonstração deste ponto Parfit faz com a ajuda do exemplo que talvez possamos

denominar de dialética do cumpridor de ameaças (threat fulfiller) e do ameaçado temerário

(threat ignorer). Segundo este exemplo, devemos imaginar, primeiramente, uma situação em

que, em um tempo 1, de dois náufragos em uma ilha deserta, ambos adeptos de S, o primeiro,

digamos A, disponha de uma bomba e faça a ameaça veraz de explodi-la caso o segundo,

digamos B, recuse ser seu escravo, de tal sorte que daí decorra a instalação do regime de

escravidão. Em seguida, devemos imaginar um tempo 2 em que B, considerando a escravidão

intolerável, declare-se ignorante de ameaças e se converta no ameaçado temerário. Nesta nova

situação, se A for fiel a S, a escravidão será levantada. Obviamente terá sido, então, racional

para B, e, portanto, conforme a S, ter acreditado na eficácia de sua autotransformação em

ameaçado temerário. Porém, se A desprezar esta transformação, a ilha explodirá, o que

demonstra que tal transformação não era racional, ainda que ter passado a nela acreditar no

tempo 2 o tivesse sido. A história de Parfit é apresentada em termos algo mais complicados,

mas creio que ao essencial a simplificação acima não a desfigura. Cf. op. cit., p. 19 e s. ↩︎

23. Ver Gauthier, p. 184 e s. ↩︎

24. Id., p. 184. ↩︎



Arquipélago Filosófico, Vol. 1, No. 9 (2025), e-009

ISSN 3086-1136



Artigo:Discutindo a “lei de Gérson”

Autor(es): João Carlos Brum Torres

Data: 30 Set 2025

Revista:Revista Arquipélago Filosófico

Volume: 1

Número: 9

Páginas: e-009

ISSN: 3086-1136

@article{joao-carlos-brum-torres-discutindo-a-lei-de-gerson,

author = {João Carlos Brum Torres},

title = {Discutindo a “lei de Gérson”},

year = {2025},

month = {Set},

journal = {Revista Arquipélago Filosófico},

volume = {1},

number = {9},

pages = {e-009},

issn = {3086-1136},

url = {https://arquipelago.fi/joao-carlos-brum-torres-discutindo-a-lei-de-gerson/}

}


