
EPISTEMOLOGIA

Bertrand Russell, Aparência e realidade

Arquipélago
28 Dez 2025 — 11 min read

1ª edição, 1912

O texto a seguir é uma republicação do capítulo 1 de Os problemas da filosofia, escrito por

Bertrand Russell e traduzido por Jaimir Conte (UFSC). Trata-se um texto clássico da

epistemologia e da filosofia da percepção de Russell, originalmente publicado em 1912. A

tradução integral do livro pode ser encontrada na página pessoal de Jaimir Conte.

https://arquipelago.fi/tag/epistemologia/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/
https://conte.prof.ufsc.br/txt-russell.pdf?ref=arquipelago.fi
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/


Aparência e realidade

Existe no mundo algum conhecimento tão certo que nenhum homem razoável possa dele

duvidar? Esta questão, que à primeira vista poderia não parecer difícil, é, na realidade, uma das

mais difíceis que podemos fazer. Quando tivermos compreendido os obstáculos na direção de

uma resposta clara e segura, estaremos bem encaminhados no estudo da filosofia – pois a filosofia

é simplesmente a tentativa de responder a estas questões fundamentais, não de uma forma

descuidada e dogmática, como fazemos na vida cotidiana e mesmo nas ciências, mas de uma

maneira crítica, após examinar tudo o que torna estas questões intrincadas, e após compreender

tudo o que há de vago e confuso no fundo de nossas ideias habituais.

Na vida cotidiana admitimos como certas muitas coisas que, depois de um exame mais minucioso,

parecem-nos tão cheias de contradições que só um grande esforço de pensamento nos permite

saber em que realmente acreditar. Na busca da certeza é natural começar pelas nossas experiências

presentes e, num certo sentido, não há dúvida de que o conhecimento deriva delas. É possível, no

entanto, que qualquer afirmação acerca do que nossas experiências imediatas nos permitem

conhecer esteja errada. Parece-me que estou agora sentado numa cadeira, diante de uma mesa de

determinada forma, sobre a qual vejo folhas de papel manuscritas ou impressas. Se virar a cabeça

observarei, pela janela, edifícios, nuvens e o Sol. Creio que o Sol está a uns cento e cinqüenta

milhões de quilômetros da Terra; que é um globo incandescente, muitas vezes maior que a Terra;

que, devido à rotação terrestre, nasce todas as manhãs, e continuará fazendo o mesmo no futuro,

durante um tempo indeterminado. Creio que, se qualquer outra pessoa normal entrar em meus

aposentos verá as mesmas cadeiras, mesas, livros e papéis que eu vejo, e que a mesa que vejo é a

mesma mesa que sinto pressionada contra meu braço. Tudo isso parece tão evidente que nem vale

a pena ser mencionado, a não ser em resposta a quem duvide de que conheço alguma coisa. Não

obstante, tudo isto pode ser posto em dúvida de um modo razoável, e requer em sua totalidade

uma discussão muito cuidadosa antes que possamos estar seguros de que o expressamos de uma

forma que é completamente verdadeira.



Para tornar evidentes estas dificuldades, concentremos a atenção na mesa. Para a vista a mesa é

retangular, escura e brilhante, enquanto que para o tato ela é lisa, fria e dura; quando a percuto,

produz um som de madeira. Qualquer pessoa que a veja, sinta e ouça o seu som, estará de acordo

com esta descrição, de tal modo que parece que não existe aqui dificuldade alguma; porém, a

partir do momento em que nós tentarmos ser mais precisos, começarão os nossos problemas.

Embora eu acredite que a mesa é “realmente” da mesma cor em toda sua extensão, as partes que

refletem a luz parecem muito mais brilhantes que as outras partes, e algumas partes, devido ao

reflexo, parecem brancas. Sei que, se me deslocar, as partes que refletirão a luz não serão as

mesmas, de modo que a distribuição aparente das cores na superfície da mesa mudará. Por

conseguinte, se várias pessoas contemplarem a mesa no mesmo momento, nenhuma delas verá

exatamente a mesma distribuição de cores, porque nenhuma delas pode vê-la exatamente do

mesmo ponto de vista, e qualquer mudança de ponto de vista produz uma mudança na forma

como a luz é refletida.

Para a maior parte dos nossos objetivos práticos estas diferenças não têm importância alguma, mas

para o pintor são muito importantes. O pintor tem de perder o hábito de pensar que as coisas

parecem ter a cor que o senso comum afirma que “realmente” têm, e habituar-se, ao invés disso, a

ver as coisas tal como aparecem. Eis aqui a origem de uma das distinções que mais causam

dificuldades na filosofia: a distinção entre “aparência” e “realidade”, entre o que as coisas parecem

ser e o que elas são. O pintor deseja saber o que as coisas parecem ser, enquanto o homem prático

e o filósofo desejam saber o que são. Contudo, o filósofo deseja este conhecimento com muito

mais intensidade do que o homem prático, e se sente muito mais perturbado pelo conhecimento

das dificuldades que existem para responder a este problema.

Voltemos ao exemplo da mesa. O que vimos torna evidente que não há nenhuma cor que de

modo distinto pareça ser a cor da mesa, ou mesmo de uma determinada parte da mesa. De pontos

de vistas diferentes, a mesa parece ser de cores diferentes, e não há razão alguma para que

consideremos uma delas como realmente sua cor, mais do que as outras. E sabemos que mesmo

de um determinado ponto de vista a cor parecerá diferente sob a luz artificial, ou para um cego

para a cor, ou para alguém que use óculos com lentes azuis –, enquanto que no escuro não haverá

absolutamente cor alguma, ainda que para o tato e para o ouvido a mesa permaneça inalterável.

Portanto, a cor não é algo inerente à mesa, mas algo que depende da mesa, do observador e da

forma como a luz incide sobre a mesa. Na vida cotidiana, quando falamos da cor da mesa nos

referimos apenas à cor que parece ter para um observador normal, de um ponto de vista habitual e



em condições normais de luz. Mas as outras cores que aparecem sob outras condições têm

exatamente o mesmo direito de serem consideradas como reais, e, portanto, para evitar qualquer

favoritismo, somos obrigados a negar que, em si mesma, a mesa tenha qualquer cor particular.

A mesma coisa se pode dizer da textura da mesa. Podemos ver a olho nu as veias da madeira, mas

ao mesmo tempo a mesa parece lisa e uniforme. Se a observássemos por intermédio de um

microscópio veríamos saliências, relevos e depressões, e todo tipo de irregularidades que são

imperceptíveis a olho nu. Qual é a mesa “real”? Temos, naturalmente, a tentação de dizer que a

que vemos através do microscópio é mais real. Mas esta impressão mudaria, por sua vez, se

utilizássemos um microscópio mais poderoso. Portanto, se não podemos confiar no que vemos a

olho nu, por que deveríamos confiar no que vemos por intermédio de um microscópio? Assim,

mais uma vez, a confiança inicial que tínhamos nos sentidos nos abandona.

Não é diferente em relação à forma da mesa. Todos temos o costume de fazer juízos sobre as

formas “reais” das coisas, e fazemos isso de um modo tão irrefletido que chegamos a imaginar que

vemos efetivamente as formas reais. Mas, de fato, como teremos necessidade de apreender se a

quisermos desenhar, uma mesma coisa apresenta aspectos diferentes segundo o ponto de vista

desde o qual a olhamos. Se a nossa mesa é “realmente” retangular, parecerá ter, de quase todos os

pontos de vista, dois ângulos agudos e dois obtusos. Se os lados opostos são paralelos, irão parecer

convergir num ponto afastado do observador; se são iguais, o lado mais próximo irá parecer maior.

Geralmente não observamos estas coisas quando olhamos para uma mesa, porque a experiência

nos ensinou a construir a forma “real” a partir da forma aparente, e, como homens práticos, é a

forma “real” o que nos interessa. Mas a forma “real”, não é o que vemos; é algo que inferimos a

partir do que vemos. E o que nós vemos muda constantemente de forma na medida em que nos

movemos na sala; de modo que aqui, mais uma vez, parece que os sentidos não nos apresentam a

verdade sobre a própria mesa, mas apenas sobre a aparência da mesa.

Se considerarmos o sentido do tato nós nos depararemos com dificuldades semelhantes. É certo

que a mesa produz sempre em nós uma sensação de dureza e que sentimos que resiste à pressão.

No entanto, a sensação que obtemos depende da força com que pressionamos a mesa e também

da parte do corpo com que a pressionamos; assim, não é possível supor que as diferentes sensações

que resultam das diferentes pressões ou das diferentes partes do corpo, revelem diretamente uma

propriedade específica da mesa, mas que, na melhor das hipóteses, são sinais de alguma

propriedade que talvez cause todas as sensações, embora não apareça, efetivamente, em nenhuma



delas. O mesmo se pode dizer de forma ainda mais evidente dos sons que obtemos batendo na

mesa.

Assim, torna-se evidente que a mesa real, se é que existe, não é idêntica àquela que de maneira

imediata temos experiência por meio da visão, do tato ou da audição. A mesa real, se é que

realmente existe, não pode ser conhecida imediatamente, mas deve ser inferida a partir do que é

imediatamente conhecido. Isso dá origem, simultaneamente, a duas questões difíceis; a saber: (1)

Existe de fato uma mesa real? (2) Em caso afirmativo, que espécie de objeto pode ser?

Para examinar estas questões será útil dispor de alguns termos simples cujo significado seja preciso

e claro. Chamaremos de ‘dados dos sentidos’ [sense data] às coisas que são imediatamente

conhecidas na sensação, tais como: cores, sons, cheiros, a dureza, a aspereza, etc. Daremos o nome

de ‘sensação’ [sensation] para a experiência de ter imediatamente consciência destas coisas. Assim,

quando vemos determinada cor, temos a sensação da cor, mas a própria cor é um dado dos

sentidos, não uma sensação. A cor é aquilo de que somos imediatamente conscientes, e a

consciência ela mesma é a sensação. É evidente que se conhecemos algo acerca da mesa, é preciso

que seja por meio dos dados dos sentidos – a cor escura, a forma retangular, a lisura, etc. – que

associamos à mesa; mas não podemos dizer, pelas razões já expostas, que a mesa é o dado do

sentido, ou então que os dados dos sentidos são propriedades diretas da mesa. Assim, supondo

que exista tal mesa, surge o problema da relação dos dados dos sentidos com a mesa real.

Denominaremos a mesa real, se é que existe, de um “objeto físico”. Por conseguinte, temos de

considerar a relação entre os dados dos sentidos e os objetos físicos. A coleção de todos os objetos

físicos é denominada de “matéria”. Assim, as nossas duas questões podem ser recolocadas da

seguinte forma: 1) Existe tal coisa como a matéria? 2) Em caso afirmativo, qual é sua natureza?

O primeiro filósofo que expôs claramente as razões para considerar os objetos imediatos dos

nossos sentidos como não existindo independentemente de nós foi o bispo Berkeley (1685-1753).

Seus três diálogos entre Hilas e Filonous, contra os céticos e ateus, procura provar que não existe

tal coisa como a matéria, e que o mundo consiste apenas de mentes e suas ideias. Hylas acreditara

até o momento na matéria, mas não pode competir com Philonous, que o leva implacavelmente a

contradições e paradoxos e faz a negação da matéria parecer, no final, algo de senso comum. Os

argumentos que emprega são de valor muito desigual: alguns são importantes e corretos; outros

confusos e sofísticos. Mas Berkeley tem o mérito de ter mostrado que a existência da matéria é



suscetível de ser negada sem absurdo, e que se há algumas coisas que existem independentemente

de nós, não podem ser os objetos imediatos de nossas sensações.

Há duas diferentes questões implícitas quando perguntamos se a matéria existe, e é importante

explicitá-las. Por “matéria” geralmente entendemos algo que se opõe a “mente”, algo que

pensamos que ocupa espaço e que é completamente incapaz de qualquer pensamento ou

consciência. É principalmente neste sentido que Berkeley nega a matéria; ou seja, ele não nega que

os dados dos sentidos, que comumente tomamos como sinais da existência da mesa, sejam

realmente sinais da existência de algo independente de nós, mas nega que este algo seja não

mental, isto é, que não seja a mente ou as ideias concebidas por uma mente. Ele admite que algo

deva continuar existindo quando saímos do aposento ou fechamos os olhos, e que aquilo que

chamamos de ver a mesa nos dá realmente uma razão para acreditarmos que algo persiste mesmo

quando não o vemos. No entanto, ele pensa que este algo não pode ter uma natureza

radicalmente diferente daquilo que vemos, e que não pode ser completamente independente da

visão, embora deva ser independente de nossa visão. Berkeley é, assim, levado a considerar a mesa

“real” como uma ideia na mente de Deus. Esta ideia tem a necessária permanência e

independência em relação a nós mesmos, sem ser – como de outro modo a matéria seria – algo

completamente incognoscível, no sentido de que poderia ser apenas inferida, nunca conhecida de

um modo direto e imediato.

Outros filósofos, a partir de Berkeley, sustentaram que, embora a existência da mesa não dependa

do fato de ser vista por mim, depende de ser vista (ou apreendida de uma maneira ou outra na

sensação) por alguma mente – não necessariamente a mente de Deus, mas com mais freqüência a

mente coletiva do universo. Como Berkeley, eles sustentam isso principalmente porque acreditam

que não pode existir nada real – ou, pelo menos, nada que possamos saber que seja real – a não ser

as mentes, seus pensamentos e sentimentos. Podemos expor o argumento com que sustentam sua

opinião desta forma: “Tudo o que pode ser pensado é uma ideia na mente da pessoa que pensa;

portanto, só as ideias nas mentes podem ser pensadas; qualquer outra coisa é inconcebível, e o que

é inconcebível não pode existir”.

Em minha opinião este argumento é falacioso; e, naturalmente, os que o empregam não o expõem

de uma forma tão concisa e grosseira. Mas, válido ou não, o argumento tem sido amplamente

empregado de uma forma ou de outra e, muitos filósofos, talvez a maioria, sustentaram que nada

existe de real a não ser as mentes e suas ideias. Estes filósofos são denominados de “idealistas”.



Quando procuram explicar a matéria dizem, como Berkeley, que ela não é de fato outra coisa a

não ser uma coleção de ideias, ou como Leibniz (1646-1716), que o que aparece como matéria é,

na realidade, uma coleção de mentes mais ou menos rudimentares.

Mas embora estes filósofos neguem a matéria como algo que se opõe à mente, eles a admitem,

contudo, em outro sentido. Recordemos as duas questões que apresentamos, a saber: (1) Existe,

de fato, uma mesa real? (2) Em caso afirmativo, que classe de objeto pode ser? Ora, tanto Berkeley

como Leibniz admitem que existe uma mesa real, mas Berkeley diz que ela consiste em certas

ideias na mente de Deus, e Leibniz afirma que é uma colônia de almas. Assim, ambos respondem

de modo afirmativo a primeira questão e divergem da visão das pessoas comuns apenas na

resposta à segunda questão. Na verdade, quase todos os filósofos parecem concordar que existe

uma mesa real; quase todos admitem que, ainda que os dados dos sentidos – a cor, a forma, a

lisura, etc. – dependam de algum modo de nós, a sua ocorrência, todavia, é um sinal de algo que

existe independentemente de nós, algo que talvez difira completamente dos nossos dados dos

sentidos e que, não obstante, deve ser considerado como a causa desses dados dos sentidos sempre

que estamos numa relação adequada com a mesa real.

É evidente que este ponto, sobre o qual os filósofos estão de acordo – a opinião de que existe uma

mesa real, qualquer que seja sua natureza – é de importância vital, e vale a pena examinar as razões

desta aceitação, antes de abordarmos o problema da natureza da mesa real. Por este motivo, o

próximo capítulo tratará das razões para supormos que existe, de fato, uma mesa real.

Antes de prosseguirmos será bom que examinemos o que é que descobrimos até agora. Vimos

que, se tomarmos um objeto comum qualquer, desses que supomos conhecer por meio dos

sentidos, aquilo que os sentidos imediatamente nos mostram não é a verdade acerca do objeto, tal

como ele é independentemente de nós, mas somente a verdade sobre certos dados dos sentidos

que, tanto quanto podemos ver, dependem da relação entre nós e o objeto. Consequentemente, o

que vemos e tocamos de maneira direta não passa de mera “aparência”, sinal, nós supomos, de

uma “realidade” que está por trás dela. Mas se a realidade não é o que aparece, temos algum meio

de saber se de fato existe uma realidade? E, em caso afirmativo, temos algum meio de descobrir em

que consiste?

Estas questões são desconcertantes, e torna-se difícil saber se mesmo as mais estranhas hipóteses

não são verdadeiras. Assim, a nossa mesa cotidiana, que geralmente só havia despertado em nós

ideias insignificantes, tornou-se agora um problema com muitas e surpreendentes possibilidades.



A única coisa que sabemos a seu respeito é que não é o que parece. Até aqui, além deste modesto

resultado, temos a mais completa liberdade para conjeturar. Leibniz afirma que ela é uma colônia

de almas; Berkeley afirma que ela é uma ideia na mente de Deus; a ciência sóbria, não menos

maravilhosa, afirma que é uma coleção de cargas elétricas em intenso movimento.

Em meio a estas surpreendentes possibilidades, a dúvida sugere que talvez não exista qualquer

mesa. A filosofia, se não pode responder a todas as perguntas como desejaríamos que respondesse,

tem pelo menos o poder de propor questões que tornam o mundo muito mais interessante e

revelam o que há de estranho e maravilhoso por trás até mesmo das coisas mais vulgares da vida

cotidiana.

Arquipélago Filosófico, Vol. 1, No. 23 (2025), e-023

ISSN 3086-1136

Leituras adicionais

Russell, Bertrand. The problems of philosophy. New York: Henry Holt & Co., 1912. [Internet

Archive], [Amzn]

Russell, Bertrand. Mysticism and logic and other essays. London: George Allen & Unwin, 1917.

[Internet Archive], [Amzn]

https://archive.org/details/problemsofphilo00russuoft/page/n5/mode/2up
https://archive.org/details/problemsofphilo00russuoft/page/n5/mode/2up
https://amzn.to/3N0ZRxp?ref=arquipelago.fi
https://archive.org/details/mysticismlogicot00russ/page/n3/mode/2up
https://amzn.to/4q5kzuY?ref=arquipelago.fi


Artigo: Bertrand Russell - Os Problemas da Filosofia

Autor(es): Bertrand Russell

Data: 28 Dez 2025

Volume: 1

Número: 23

Páginas: e-023

ISSN: 3086-1136

@article{bertrand-russell-aparencia-e-realidade,

author = {Bertrand Russell},

title = {Bertrand Russell - Os Problemas da Filosofia},

year = {2025},

month = {Dez},

journal = {Arquipélago Filosófico},

volume = {1},

number = {23},

pages = {e-023},

issn = {3086-1136},

url = {https://arquipelago.fi/bertrand-russell-aparencia-e-realidade/}

}


