APQUIEFLAGO

iLlosofico

EPISTEMOLOGIA

Bertrand Russell, Aparéncia e realidade

Arquipélago
28 Dez 2025 — 11 min read

THE PROBLEMS
OF PHILOSOPHY

BY

BERTRAND RUSSELL

M.A., F.R.L

LECTURER AND LATE FELLOW OF TRINITY COLLEGE
CAMBRIDGE

12 edigdo, 1912

O texto a seguir ¢ uma republicagio do capitulo 1 de Os problemas da filosofia, escrito por
Bertrand Russell e traduzido por Jaimir Conte (UFSC). Trata-se um texto clissico da
epistemologia e da filosofia da percep¢io de Russell, originalmente publicado em 1912. A

tradugio integral do livro pode ser encontrada na pigina pessoal de Jaimir Conte.


https://arquipelago.fi/tag/epistemologia/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/
https://conte.prof.ufsc.br/txt-russell.pdf?ref=arquipelago.fi
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/

Aparéncia e realidade

Existe no mundo algum conhecimento tio certo que nenhum homem razodvel possa dele
duvidar? Esta questdo, que a primeira vista poderia nio parecer dificil, ¢, na realidade, uma das
mais dificeis que podemos fazer. Quando tivermos compreendido os obsticulos na diregio de
uma resposta clara e segura, estaremos bem encaminhados no estudo da filosofia — pois a filosofia
¢ simplesmente a tentativa de responder a estas questdes fundamentais, nio de uma forma
descuidada e dogmdtica, como fazemos na vida cotidiana e mesmo nas ciéncias, mas de uma
maneira critica, apds examinar tudo o que torna estas questoes intrincadas, e apos compreender

tudo o que hd de vago e confuso no fundo de nossas ideias habituais.

Na vida cotidiana admitimos como certas muitas coisas que, depois de um exame mais minucioso,
parecem-nos tio cheias de contradigdes que sé um grande esfor¢o de pensamento nos permite
saber em que realmente acreditar. Na busca da certeza ¢ natural comegar pelas nossas experiéncias
presentes e, num certo sentido, nao hd davida de que o conhecimento deriva delas. E possivel, no
entanto, que qualquer afirmagio acerca do que nossas experiéncias imediatas nos permitem
conhecer esteja errada. Parece-me que estou agora sentado numa cadeira, diante de uma mesa de
determinada forma, sobre a qual vejo folhas de papel manuscritas ou impressas. Se virar a cabega
observarei, pela janela, edificios, nuvens e o Sol. Creio que o Sol estd a uns cento e cinqiienta
milhdes de quildmetros da Terra; que é um globo incandescente, muitas vezes maior que a Terra;
que, devido 4 rotagio terrestre, nasce todas as manhis, e continuard fazendo o mesmo no futuro,
durante um tempo indeterminado. Creio que, se qualquer outra pessoa normal entrar em meus
aposentos verd as mesmas cadeiras, mesas, livros e papéis que eu vejo, € que a mesa que vejo € a
mesma mesa que sinto pressionada contra meu brago. Tudo isso parece tio evidente que nem vale
a pena ser mencionado, a nio ser em resposta a quem duvide de que conhego alguma coisa. Nio
obstante, tudo isto pode ser posto em divida de um modo razodvel, e requer em sua totalidade
uma discussdo muito cuidadosa antes que possamos estar seguros de que o expressamos de uma

forma que é completamente verdadeira.



Para tornar evidentes estas dificuldades, concentremos a aten¢do na mesa. Para a vista a mesa ¢é
retangular, escura e brilhante, enquanto que para o tato ela ¢ lisa, fria e dura; quando a percuto,
produz um som de madeira. Qualquer pessoa que a veja, sinta e ouga o seu som, estard de acordo
com esta descrigdo, de tal modo que parece que nio existe aqui dificuldade alguma; porém, a
partir do momento em que nds tentarmos ser mais precisos, comegario os nossos problemas.
Embora eu acredite que a mesa ¢ “realmente” da mesma cor em toda sua extensio, as partes que
refletem a luz parecem muito mais brilhantes que as outras partes, e algumas partes, devido ao
reflexo, parecem brancas. Sei que, se me deslocar, as partes que refletirdo a luz nio serdo as
mesmas, de modo que a distribui¢do aparente das cores na superficie da mesa mudard. Por
conseguinte, se vdrias pessoas contemplarem a mesa no mesmo momento, nenhuma delas verd
exatamente a mesma distribui¢io de cores, porque nenhuma delas pode vé-la exatamente do
mesmo ponto de vista, e qualquer mudanga de ponto de vista produz uma mudanga na forma

como a luz é refletida.

Para a maior parte dos nossos objetivos praticos estas diferengas nio tém importancia alguma, mas
para o pintor sio muito importantes. O pintor tem de perder o hdbito de pensar que as coisas
parecem ter a cor que o senso comum afirma que “realmente” tém, e habituar-se, ao invés disso, a
ver as coisas tal como aparecem. Eis aqui a origem de uma das distingdes que mais causam
dificuldades na filosofia: a distingdo entre “aparéncia” e “realidade”, entre o que as coisas parecem
ser e o que elas sio. O pintor deseja saber o que as coisas parecem ser, enquanto o homem prdtico
e o filésofo desejam saber o que sio. Contudo, o filésofo deseja este conhecimento com muito
mais intensidade do que o homem priético, e se sente muito mais perturbado pelo conhecimento

das dificuldades que existem para responder a este problema.

Voltemos ao exemplo da mesa. O que vimos torna evidente que nio hd nenhuma cor que de
modo distinto parega ser 2 cor da mesa, ou mesmo de uma determinada parte da mesa. De pontos
de vistas diferentes, a mesa parece ser de cores diferentes, e nio hd razio alguma para que
consideremos uma delas como realmente sua cor, mais do que as outras. E sabemos que mesmo
de um determinado ponto de vista a cor parecerd diferente sob a luz artificial, ou para um cego
para a cor, ou para alguém que use éculos com lentes azuis —, enquanto que no escuro nio haverd
absolutamente cor alguma, ainda que para o tato e para o ouvido a mesa permanega inalterdvel.
Portanto, a cor nio ¢ algo inerente 2 mesa, mas algo que depende da mesa, do observador e da
forma como a luz incide sobre a mesa. Na vida cotidiana, quando falamos da cor da mesa nos

referimos apenas a cor que parece ter para um observador normal, de um ponto de vista habitual e



em condigdes normais de luz. Mas as outras cores que aparecem sob outras condigdes tém
exatamente o mesmo direito de serem consideradas como reais, e, portanto, para evitar qualquer

favoritismo, somos obrigados a negar que, em si mesma, a mesa tenha qualquer cor particular.

A mesma coisa se pode dizer da textura da mesa. Podemos ver a olho nu as veias da madeira, mas
a0 mesmo tempo a mesa parece lisa e uniforme. Se a observissemos por intermédio de um
microscépio verfamos saliéncias, relevos e depressoes, e todo tipo de irregularidades que sio
imperceptiveis a olho nu. Qual ¢ a mesa “real”? Temos, naturalmente, a tentagio de dizer que a
que vemos através do microscépio € mais real. Mas esta impressao mudaria, por sua vez, se
utilizdssemos um microscopio mais poderoso. Portanto, se nio podemos confiar no que vemos a
olho nu, por que deveriamos confiar no que vemos por intermédio de um microscépio? Assim,

mais uma vez, a confianga inicial que tinhamos nos sentidos nos abandona.

Nio ¢ diferente em relagio 4 forma da mesa. Todos temos o costume de fazer juizos sobre as
formas “reais” das coisas, e fazemos isso de um modo tio irrefletido que chegamos a imaginar que
vemos efetivamente as formas reais. Mas, de fato, como teremos necessidade de apreender se a
quisermos desenhar, uma mesma coisa apresenta aspectos diferentes segundo o ponto de vista
desde o qual a olhamos. Se a nossa mesa ¢ “realmente” retangular, parecerd ter, de quase todos os
pontos de vista, dois 4ngulos agudos e dois obtusos. Se os lados opostos sio paralelos, irdo parecer
convergir num ponto afastado do observador; se sio iguais, o lado mais préximo ird parecer maior.
Geralmente nio observamos estas coisas quando olhamos para uma mesa, porque a experiéncia
nos ensinou a construir a forma “real” a partir da forma aparente, ¢, como homens priticos, ¢ a
forma “real” o que nos interessa. Mas a forma “real”, ndo ¢ o que vemos; ¢ algo que inferimos a
partir do que vemos. E o que nés vemos muda constantemente de forma na medida em que nos
movemos na sala; de modo que aqui, mais uma vez, parece que os sentidos no nos apresentam a

verdade sobre a prépria mesa, mas apenas sobre a aparéncia da mesa.

Se considerarmos o sentido do tato nds nos depararemos com dificuldades semelhantes. E certo
que a mesa produz sempre em nés uma sensagio de dureza e que sentimos que resiste a pressio.
No entanto, a sensagio que obtemos depende da for¢a com que pressionamos a mesa e também
da parte do corpo com que a pressionamos; assim, nao ¢ possivel supor que as diferentes sensagoes
que resultam das diferentes pressdes ou das diferentes partes do corpo, revelem diretamente uma
propriedade especifica da mesa, mas que, na melhor das hipdteses, sio sinais de alguma

propriedade que talvez cause todas as sensagdes, embora nio aparega, efetivamente, em nenhuma



delas. O mesmo se pode dizer de forma ainda mais evidente dos sons que obtemos batendo na

mesa.

Assim, torna-se evidente que a mesa real, se é que existe, nio ¢ idéntica aquela que de maneira
imediata temos experiéncia por meio da visio, do tato ou da audigio. A mesa real, se é que
realmente existe, no pode ser conhecida imediatamente, mas deve ser inferida a partir do que ¢
imediatamente conhecido. Isso d4 origem, simultaneamente, a duas questdes dificeis; a saber: (1)

Existe de fato uma mesa real? (2) Em caso afirmativo, que espécie de objeto pode ser?

Para examinar estas questdes serd atil dispor de alguns termos simples cujo significado seja preciso
e claro. Chamaremos de ‘dados dos sentidos’ [sense data] as coisas que sio imediatamente
conhecidas na sensagio, tais como: cores, sons, cheiros, a dureza, a aspereza, etc. Daremos o nome
de ‘sensagdo’ [sensation] para a experiéncia de ter imediatamente consciéncia destas coisas. Assim,
quando vemos determinada cor, temos a sensagdo da cor, mas a prépria cor ¢ um dado dos
sentidos, nio uma sensag¢io. A cor ¢ aquilo de que somos imediatamente conscientes, e a
consciéncia ela mesma € a sensagio. E evidente que se conhecemos algo acerca da mesa, ¢ preciso
que seja por meio dos dados dos sentidos — a cor escura, a forma retangular, a lisura, etc. — que
associamos 4 mesa; mas nio podemos dizer, pelas razdes jd expostas, que a mesa ¢ o dado do
sentido, ou entdo que os dados dos sentidos sao propriedades diretas da mesa. Assim, supondo

que exista tal mesa, surge o problema da relagio dos dados dos sentidos com a mesa real.

Denominaremos a mesa real, se ¢ que existe, de um “objeto fisico”. Por conseguinte, temos de
considerar a relagdo entre os dados dos sentidos e os objetos fisicos. A colegdo de todos os objetos
fisicos ¢ denominada de “matéria”. Assim, as nossas duas questdes podem ser recolocadas da

seguinte forma: 1) Existe tal coisa como a matéria? 2) Em caso afirmativo, qual ¢ sua natureza?

O primeiro filésofo que expos claramente as razdes para considerar os objetos imediatos dos
nossos sentidos como nio existindo independentemente de nés foi o bispo Berkeley (1685-1753).
Seus trés didlogos entre Hilas e Filonous, contra os céticos e ateus, procura provar que nao existe
tal coisa como a matéria, e que o mundo consiste apenas de mentes e suas ideias. Hylas acreditara
até 0 momento na matéria, mas nio pode competir com Philonous, que o leva implacavelmente a
contradigoes e paradoxos e faz a negagio da matéria parecer, no final, algo de senso comum. Os
argumentos que emprega sio de valor muito desigual: alguns sio importantes e corretos; outros

confusos e sofisticos. Mas Berkeley tem o mérito de ter mostrado que a existéncia da matéria ¢



suscetivel de ser negada sem absurdo, e que se hd algumas coisas que existem independentemente

de nds, ndo podem ser os objetos imediatos de nossas sensagoes.

H4 duas diferentes questdes implicitas quando perguntamos se a matéria existe, e ¢ importante
explicitd-las. Por “matéria” geralmente entendemos algo que se opde a “mente”, algo que
pensamos que ocupa espago e que ¢ completamente incapaz de qualquer pensamento ou
consciéncia. E principalmente neste sentido que Berkeley nega a matéria; ou seja, ele nao nega que
os dados dos sentidos, que comumente tomamos como sinais da existéncia da mesa, sejam
realmente sinais da existéncia de algo independente de nds, mas nega que este algo seja nio
mental, isto ¢, que nio seja a mente ou as ideias concebidas por uma mente. Ele admite que algo
deva continuar existindo quando saimos do aposento ou fechamos os olhos, e que aquilo que
chamamos de ver a mesa nos d4 realmente uma razio para acreditarmos que algo persiste mesmo
quando nio o vemos. No entanto, ele pensa que este algo nio pode ter uma natureza
radicalmente diferente daquilo que vemos, e que nio pode ser completamente independente da
visdo, embora deva ser independente de nossa visio. Berkeley ¢, assim, levado a considerar a mesa
“real” como uma ideia na mente de Deus. Esta ideia tem a necessiria permanéncia e
independéncia em relagio a nés mesmos, sem ser — como de outro modo a matéria seria — algo
completamente incognoscivel, no sentido de que poderia ser apenas inferida, nunca conhecida de

um modo direto e imediato.

Outros filésofos, a partir de Berkeley, sustentaram que, embora a existéncia da mesa no dependa
do fato de ser vista por mim, depende de ser vista (ou apreendida de uma maneira ou outra na
sensagio) por alguma mente — nio necessariamente a mente de Deus, mas com mais freqtiéncia a
mente coletiva do universo. Como Berkeley, eles sustentam isso principalmente porque acreditam
que nio pode existir nada real — ou, pelo menos, nada que possamos saber que seja real — a ndo ser
as mentes, seus pensamentos e sentimentos. Podemos expor o argumento com que sustentam sua
opinido desta forma: “Tudo o que pode ser pensado ¢ uma ideia na mente da pessoa que pensa;
portanto, sé as ideias nas mentes podem ser pensadas; qualquer outra coisa ¢ inconcebivel, e o que

¢ inconcebivel ndo pode existir”.

Em minha opinido este argumento é falacioso; e, naturalmente, os que 0 empregam ndo o expdem
de uma forma tio concisa e grosseira. Mas, vilido ou nio, o argumento tem sido amplamente
empregado de uma forma ou de outra e, muitos filésofos, talvez a maioria, sustentaram que nada

existe de real a ndo ser as mentes e suas ideias. Estes filésofos sio denominados de “idealistas™.



Quando procuram explicar a matéria dizem, como Berkeley, que ela no ¢ de fato outra coisa a
ndo ser uma cole¢io de ideias, ou como Leibniz (1646-1716), que o que aparece como matéria ¢,

na realidade, uma cole¢io de mentes mais ou menos rudimentares.

Mas embora estes filésofos neguem a matéria como algo que se opde a mente, eles a admitem,
contudo, em outro sentido. Recordemos as duas questdes que apresentamos, a saber: (1) Existe,
de fato, uma mesa real? (2) Em caso afirmativo, que classe de objeto pode ser? Ora, tanto Berkeley
como Leibniz admitem que existe uma mesa real, mas Berkeley diz que ela consiste em certas
ideias na mente de Deus, e Leibniz afirma que ¢ uma col6nia de almas. Assim, ambos respondem
de modo afirmativo a primeira questio e divergem da visio das pessoas comuns apenas na
resposta a segunda questio. Na verdade, quase todos os filésofos parecem concordar que existe
uma mesa real; quase todos admitem que, ainda que os dados dos sentidos — a cor, a forma, a
lisura, etc. — dependam de algum modo de néds, a sua ocorréncia, todavia, ¢ um sinal de algo que
existe independentemente de nés, algo que talvez difira completamente dos nossos dados dos
sentidos e que, nio obstante, deve ser considerado como a causa desses dados dos sentidos sempre

que estamos numa relagio adequada com a mesa real.

E evidente que este ponto, sobre o qual os filésofos estdo de acordo — a opinido de que existe uma
mesa real, qualquer que seja sua natureza — ¢ de importincia vital, e vale a pena examinar as razoes
desta aceitagdo, antes de abordarmos o problema da natureza da mesa real. Por este motivo, o

préximo capitulo tratard das razoes para supormos que existe, de fato, uma mesa real.

Antes de prosseguirmos serd bom que examinemos o que ¢ que descobrimos até agora. Vimos
que, se tomarmos um objeto comum qualquer, desses que supomos conhecer por meio dos
sentidos, aquilo que os sentidos imediatamente nos mostram nio ¢ a verdade acerca do objeto, tal
como ele ¢ independentemente de nds, mas somente a verdade sobre certos dados dos sentidos
que, tanto quanto podemos ver, dependem da relagdo entre nés e o objeto. Consequentemente, o
. . o~ (<9 A - . 7’
que vemos e tocamos de maneira direta nio passa de mera “aparéncia”, sinal, nds supomos, de
uma “realidade” que estd por trds dela. Mas se a realidade nio ¢ o que aparece, temos algum meio
de saber se de fato existe uma realidade? E, em caso afirmativo, temos algum meio de descobrir em

que consiste?

Estas questdes sio desconcertantes, e torna-se dificil saber se mesmo as mais estranhas hipdteses
nio sio verdadeiras. Assim, a nossa mesa cotidiana, que geralmente sé havia despertado em nds

ideias insignificantes, tornou-se agora um problema com muitas e surpreendentes possibilidades.



A tnica coisa que sabemos a seu respeito ¢ que nio ¢ o que parece. Até aqui, além deste modesto
resultado, temos a mais completa liberdade para conjeturar. Leibniz afirma que ela é uma colonia
de almas; Berkeley afirma que ela ¢ uma ideia na mente de Deus; a ciéncia sébria, nio menos

maravilhosa, afirma que é uma colegio de cargas elétricas em intenso movimento.

Em meio a estas surpreendentes possibilidades, a duvida sugere que talvez ndo exista qualquer
mesa. A filosofia, se ndo pode responder a todas as perguntas como desejarfamos que respondesse,
tem pelo menos o poder de propor questdes que tornam o mundo muito mais interessante e
revelam o que hd de estranho e maravilhoso por trds até mesmo das coisas mais vulgares da vida

cotidiana.

Arquipélago Filosético, Vol. 1, No. 23 (2025), e-023
ISSN 3086-1136

Leituras adicionais

Russell, Bertrand. The problems of philosophy. New York: Henry Holt & Co., 1912. [Internet
Archive], [Amzn]

Russell, Bertrand. Mysticism and logic and other essays. London: George Allen & Unwin, 1917.

[Internet Archive], [Amzn]


https://archive.org/details/problemsofphilo00russuoft/page/n5/mode/2up
https://archive.org/details/problemsofphilo00russuoft/page/n5/mode/2up
https://amzn.to/3N0ZRxp?ref=arquipelago.fi
https://archive.org/details/mysticismlogicot00russ/page/n3/mode/2up
https://amzn.to/4q5kzuY?ref=arquipelago.fi

Artigo: Bertrand Russell - Os Problemas da Filosofia
Autor(es): Bertrand Russell

Data: 28 Dez 2025

Volume: 1

Numero: 23

Piginas: ¢-023

ISSN: 3086-1136

@article{bertrand-russell-aparencia-e-realidade,
author = {Bertrand Russell},
title = {Bertrand Russell - 0Os Problemas da Filosofia},
year = {2025},
month = {Dez},
journal = {Arquipélago Filoséfico},
volume = {1},
number = {23},
pages = {e-023},
issn = {3086-1136},
url = {https://arquipelago.fi/bertrand-russell-aparencia-e-realidade/}



