
REVISTA

A concepção científica do mundo - O Círculo de Viena

Arquipélago
14 Dez 2025 — 28 min read

Republicamos a seguir o Manifesto do Círculo de Viena, em tradução feita por Fernando Pio de

Almeida Fleck para os Cadernos de História e Filosofia da Ciência, vol. 10, 1986, pp. 5-20.

Dedicado a Moritz Schlick

HANS HAHN, OTTO NEURATH, RUDOLF CARNAP

Nota editorial: Tradução de panfleto originalmente publicado em 1929, com o título:

"Wissenschaftliche Weltauffassung der Wiener Kreis". A primeira redação do panfleto deve-se a

Neurath; a versão final contou com a colaboração e comentários de Carnap e Hahn, além de

https://arquipelago.fi/tag/revista/
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/
https://www.cle.unicamp.br/eprints/index.php/cadernos/issue/view/216?ref=arquipelago.fi
https://arquipelago.fi/author/arquipelago-2/


outros membros do Círculo de Viena. O texto original foi reproduzido em: NEURATH, Otto.

Wissenschaftliche Weltauffassung, Sozialismus und logische Empirismus. Ed. Rainer

Hegselmänn. Frankfurt, Suhrkamp, 1979, pp. 81-101. Há uma tradução em inglês: FOULKES,

Paul and Neurath, Marie (trad.). The scientific conception of the world: the Vienna Circle.

Dordrecht, D. Reidel, 1973.

PREFÁCIO

No início de 1929, Moritz Schlick recebeu um convite muito tentador de Bonn. Após alguma

vacilação, decidiu permanecer em Viena. Neste momento, pela primeira vez tornou-se claro a ele e

a nós que havia algo como o “Círculo de Viena” da concepção científica do mundo, que continua

a desenvolver este modo de pensar em um esforço colaborativo.

Este círculo não possui uma organização rígida, compõe-se de indivíduos com uma atitude

científica igual e básica. Cada membro esforça-se por se adaptar, cada um põe os vínculos comuns

em primeiro plano, nenhum deseja perturbar os liames com idiossincrasias. Em muitos casos, um

membro pode substituir outro, a obra de um pode ser continuada por outro.

O Círculo de Viena procura entrar em contato com aqueles cuja orientação lhe é similar e

influenciar os que se mantêm mais distantes. A colaboração na Sociedade Ernst Mach é a

expressão deste esforço. Schlick é o presidente desta sociedade, e vários membros do círculo de

Schlick pertencem à comissão.

Em 15 e 16 de setembro de 1929, a Sociedade Ernst Mach e a Sociedade para a Filosofia Empírica

(Berlim), realizarão um congresso em Praga sobre a epistemologia das ciências exatas, juntamente

com o congresso da Sociedade Física Alemã e a Associação Alemã de Matemáticos. Além de

questões técnicas, deverão ser discutidas questões de princípio. Foi decidido, nesta ocasião, que o

presente escrito sobre o Círculo de Viena da concepção científica do mundo deveria ser publicado

e entregue a Schlick em outubro de 1929, quando este retornar de sua estada como professor

visitante na universidade de Stanford, Califórnia, em sinal de agradecimento por sua permanência

em Viena. Na segunda parte, contém uma bibliografia [não reproduzida aqui] compilada em

colaboração com aqueles a que diz respeito. Seu objetivo é oferecer um panorama da área de

problemas em que trabalham aqueles que fazem parte ou são próximos do Círculo de Viena.



Viena, agosto de 1929

Pela Sociedade Ernst Mach

Hans Hahn

Otto Neurath

Rudolf Carnap

1. O CÍRCULO DE VIENA DA CONCEPÇÃO CIENTÍFICA
DO MUNDO

1.1 Antecedentes históricos

Muitos afirmam que o pensamento metafísico e teologizante hoje volta a crescer, não apenas no

âmbito da vida como também no da ciência. Trata-se de um fenômeno geral ou somente de uma

mudança limitada a determinados círculos? A própria afirmação confirma-se facilmente se

atentarmos aos temas dos cursos nas universidades e aos títulos das publicações filosóficas.

Todavia, também o espírito oposto, iluminista e de pesquisa antimetafísica dos fatos, se fortalece

atualmente, tornando-se consciente de sua existência e de sua tarefa. Em muitos círculos, o modo

de pensar calcado na experiência e avesso à especulação está mais vivo do que nunca, fortalecido

precisamente pela nova resistência que se lhe oferece.

Este espírito de uma concepção científica do mundo está presente no trabalho de pesquisa de

todos os ramos da ciência empírica. Poucos pensadores representativos, entretanto, examinam-no

de modo sistemático e o defendem quanto aos princípios, e raramente estão em condições de

reunir em torno de si um círculo de colaboradores de mesma orientação. Encontramos esforços

antimetafísucos sobretudo na Inglaterra, onde a tradição dos grandes empiristas ainda se mantém

viva. As investigações de Russell e Whitehead me lógica e na análise da realidade alcançaram

significação internacional. Nos EUA tais esforços crescem nas mais diferentes formas. Em certo

sentido também William James deveria ser aqui incluído. A nova Rússia busca com determinação

uma concepção cientifica do mundo, ainda que se apoiando parcialmente em correntes

materialistas mais antigas. Na Europa Continental encontramos uma concentração de trabalho



produtivo na direção da concepção científica do mundo, especialmente em Berlim (Reichenbach,

Petzold, Grelling, Dubislav e outros) e em Viena.

É historicamente compreensível que Viena fosse um solo particularmente apropriado a esse

desenvolvimento. Na segunda metade do século XIX, o liberalismo era, havia muito, orientação

política ali dominante. Seu mundo intelectual provém do iluminismo, do empirismo, do

utilitarismo e do movimento do livre-comércio da Inglaterra. No movimento liberal vienense,

eruditos de reputação mundial ocuparam posições de liderança. O espírito antimetafísico foi

cultivado; lembrem-se Theodor Gomperz, tradutor das obras de Mill (1869-80), Suess, Jodl e

outros.

Graças a este espírito iluminista, Viena liderou a educação popular cientificamente orientada.

Fundou-se e levou-se adiante então, mediante o trabalho conjunto de Victor Adler e Friedrich

Jodl, a Associação de Educação Popular [Volksbildungsverein]; os cursos universitários populares

[Volkstümlich Universitätskurse] e a “Casa do Povo” [Volksheim] foram instituídos pelo

conhecido historiador Ludo Hartmann, cuja atitude antimetafísica e concepção materialista da

história se expressaram em toda a sua atividade. Provém igualmente deste espírito o movimento

da “Escola Livre” [Freie Schule], precursor da atual reforma de ensino.

Nesta atmosfera liberal viveu Ernst Mach (nascido em 1838), que estivera em Viena como

estudante e ‘Privatdozent’ (1861-64), e para lá voltou somente em idade avançada, quando lhe foi

criada uma cátedra especial de filosofia das ciências indutivas (1895). Mach esforçou-se

especialmente por purificar a ciência empírica, e em primeira linha a física, de ideias metafísicas.

Lembrem-se sua crítica ao espaço absoluto, que o tornou um precursor de Einstein, sua luta

contra a metafísica da coisa-em-si e do conceito de substância, bem como suas investigações sobre

a construção dos conceitos científicos a partir de elementos últimos, os dados dos sentidos. Sob

alguns pontos o desenvolvimento científico não lhe deu razão, como, por exemplo, na sua

oposição ao atomismo e na sua expectativa de um incremento da física mediante a fisiologia dos

sentidos. Os pontos essenciais de sua concepção foram, porém, valorizados positivamente no

desenvolvimento ulterior. A cátedra de Mach foi ocupada posteriormente (1902-06) por Ludwig

Boltzmann, que defendeu expressamente ideias empiristas.

A atuação dos físicos Mach e Boltzmann em uma cátedra filosófica torna compreensível o fato de

reinar vivo interesse pelos problemas epistemológicos e lógicos ligados aos fundamentos da física.

Tais problemas de fundamentos conduziram igualmente a esforços pela renovação da lógica. No



que tange a estes esforços, o solo já fora aplainado, em Viena, por alguém de posição totalmente

diversa: Franz Brentano (professor de filosofia na Faculdade de Teologia entre 1874-1880, mais

tarde ‘Dozent’ na Faculdade de Filosofia). Brentano, como sacerdote católico, compreendia a

escolástica e ligou-se diretamente à lógica escolástica e aos esforços leibnizianos pela reforma da

lógica, deixando de lado Kant e os filósofos idealistas sistemáticos. Brentano e seus discípulos

mostraram repetidamente sua compreensão por homens como Bolzano (Wissenschaftslehre,

1837) e outros, que buscavam uma nova e rigorosa fundamentação para a lógica. Especialmente

Alois Höfler (1853-1922) pôs em primeiro plano este aspecto da filosofia de Brentano diante de

um fórum em que os partidários da concepção científica de mundo eram fortemente

representados, devido à influência de Mach e Boltzmann. Na Sociedade Filosófica da

Universidade de Viena tiveram lugar sob a direção de Höfler numerosas discussões sobre questões

de fundamentos da física e sobre problemas epistemológicos e lógicos afins. A Sociedade

Filosófica publicou os “Prefácios e Introduções a Obras Clássicas da Mecânica” (“Vorreden und

Einleitungen zu klassischen Werken der Mechanik”, 1899), bem como escritos individuais de

Bolzano (editados por Höfler e Hahn em 1974 e 1921). No círculo vienense de Brentano viveu

(1870-82) o jovem Alexius von Meinong (mais tarde professor em Graz), cuja teoria dos objetos

(1907) acusa pelo menos certo parentesco com as modernas teorias dos conceitos, e cujo discípulo

Ernst Mally (Graz) também trabalhou no domínio da logística. Do mesmo modo, os escritos

juvenis de Hans Pichler (1909) provêm destes círculos de ideias.

Aproximadamente no mesmo período de Mach, atuou em Viena seu contemporâneo e amigo

Josef Popper-Lynkeus. Ao lado de suas realizações técnico-científicas devem ser aqui mencionadas

suas observações filosóficas (1899), amplas, ainda que assistemáticas, bem como seu plano

econômico racionalista (Allgemeine Nährpflicht, 1878). Popper-Lynkeus servia conscientemente

ao espírito iluminista, como atesta seu livro sobre Voltaire. A recusa da metafísica era comum a ele

e a muitos outros sociólogos vienenses, como Rudolf Goldscheid. É digno de nota que em Viena,

também no domínio da Economia Política, foi cultivado um rigoroso método científico pela

Escola da Utilidade Marginal (Carl Menger, 1871). Este método implantou-se na Inglaterra, na

França e na Escandinávia, não, porém, na Alemanha. Também a teoria marxista foi cultivada e

desenvolvida em Viena com especial ênfase (Otto Bauer, Rudolf Hilferding, Max Adler e outros).

Estas influências provenientes de diferentes flancos tiveram por consequência o fato de que em

Viena, especialmente desde a virada do século, um grande número de pessoas discutia frequente e

calorosamente problemas em estreita ligação com a ciência empírica. Tratavam-se, sobretudo,



problemas epistemológicos e metodológicos da física, como o convencionalismo de Poincaré, a

concepção de Duhem sobre o objetivo e a estrutura das teorias físicas (seu tradutor foi o vienense

Friedrich Adler, um discípulo de Mach, então ‘Privatdozent’ de física em Zurique). Além disso,

tratavam-se questões de fundamentos da matemática, problemas de axiomática, logística e

análogos. Dentre as correntes históricas da ciência e da filosofia, uniram-se ali especialmente as

seguintes. (Tais correntes serão caracterizadas mediante aqueles dentre seus representantes cujas

obras foram mais lidas e discutidas.)

1. Positivismo e Empirismo: Hume, Iluminismo, Comte, Mill, Richard Avenarius, Mach.

2. Fundamentos, Objetivos e Métodos da Ciência Empírica (hipóteses em física,

geometria, etc.): Helmholtz, Riemann, Mach, Poincaré, Enriques, Duhem, Boltzmann,

Einstein.

3. Logística e sua aplicação à realidade: Leibniz, Peano, Frege, Schröder, Russell, Whitehead,

Wittgenstein.

4. Axiomática: Pasch, Peano, Vailati, Pieri, Hilbert.

5. Eudemonismo e sociologia positivista: Epicuro, Hume, Bentham, Mill, Comte,

Feuerbach, Marx, Spencer, Müller-Lyer, Popper-Lynkeus, Carl Menger (pai).

1.2 O Círculo em torno de Schlick

Em 1922, Moritz Schlick foi chamado de Kiel a Viena. Sua atividade se ajustou bem ao

desenvolvimento histórico da atmosfera científica vienense. Ele próprio, originalmente físico,

despertou para uma nova vida a tradição que havia sido iniciada por Mach e Boltzmann e, em

certo sentido, continuada por Adolf Stöhr, um pensador de orientação antimetafísica. (Em Viena,

sucessivamente: Mach, Boltzmann, Stöhr, Schlick; em Praga: Mach, Einstein, Ph. Frank).

Em torno de Schlick reuniu-se com o passar dos anos um círculo que aliou os diferentes esforços

em direção de uma concepção científica do mundo. Produziu-se mediante esta concentração um

frutuoso estímulo recíproco. Os membros do círculo são mencionados na bibliografia [não

reproduzida aqui; o editor] na medida em que existem publicações suas. Nenhum dentre eles é o

que se denomina um filósofo “puro”; todos trabalharam em um domínio científico particular, e

na verdade provêm de diferentes ramos da ciência e originariamente de diferentes atitudes



filosóficas. Com o correr dos anos, porém, aflorou uma crescente unidade, efeito da atitude

especificamente científica: “O que pode ser dito, pode ser dito claramente” (Wittgenstein). Se há

diferenças de opinião, um acordo é afinal possível e, portanto, também requerido. Mostrou-se

cada vez mais nitidamente que o objetivo comum a todos era não apenas uma atitude livre de

metafísica, mas antimetafísica.

Ainda em relação às atitudes frente às questões da vida percebeu-se uma notável concordância,

embora tais questões não estivessem em primeiro plano entre os temas discutidos no Círculo.

Estas atitudes mantêm uma afinidade mais estreita com a concepção científica do mundo do que

à primeira vista, de um ponto de vista puramente teórico, poderia parecer. Assim, por exemplo, os

esforços pela reorganização das relações econômicas e sociais, pela unificação da humanidade, pela

renovação da escola e da educação, mostram uma conexão interna com a concepção científica do

mundo. É manifesto que estes esforços são bem-vindos e encarados com simpatia pelos membros

do Círculo e também ativamente promovidos por alguns.

O Círculo de Viena não se satisfaz em realizar um trabalho coletivo ao modo de um grupo

fechado, mas se esforça igualmente por entrar em contato com os movimentos vivos do presente,

na medida em que estes são simpáticos à concepção científica do mundo e renegam a metafísica e

a teologia. A Sociedade Ernst Mach é hoje o lugar de onde o Círculo fala a um público mais

amplo. Esta sociedade quer, como diz seu programa, “incrementar e difundir a concepção

científica do mundo. Promoverá conferências e publicações sobre o estado atual da concepção

científica do mundo, para que se mostre a significação da pesquisa exata para as ciências sociais e

naturais. Devem assim ser formados os instrumentos intelectuais para o empirismo moderno, dos

quais também se necessita para a configuração da vida pública e privada”. Mediante a escolha de

seu nome, quer a Sociedade caracterizar sua orientação fundamental: ciência livre de metafísica.

Com isso, porém, não declara um acordo programático com as doutrinas particulares de Mach. O

Círculo de Viena acredita cumprir uma exigência do presente, colaborando com a Sociedade

Ernst Mach: trata-se de elaborar instrumentos intelectuais para o quotidiano; para o quotidiano

do erudito, mas também para o quotidiano de todos os que de algum modo colaboram na

consciente configuração da vida. A intensidade vital, visível nos esforços por uma transformação

racional da ordem social e econômica, permeia também o movimento da concepção científica do

mundo. Corresponde à atual situação em Viena que, ao ser fundada a Sociedade Ernst Mach, em

novembro de 1928, fosse eleito como presidente Schlick, em torno de quem mais fortemente se

concentrava o trabalho comum no domínio da concepção científica do mundo.



Schlick e Philip Frank editam conjuntamente a coleção Escritos para a Concepção Científica do

Mundo (Schriften zur wissenschaftlichen Weltauffassung), em que até o momento colaboraram

preponderantemente membros do Círculo de Viena.

2 - A CONCEPÇÃO CIENTÍFICA DO MUNDO

A concepção científica do mundo não se caracteriza tanto por teses próprias, porém, muito mais,

por sua atitude fundamental, seus pontos-de-vista e sua orientação de pesquisa. Tem por objetivo

a ciência unificada. Seus esforços visam a ligar e harmonizar entre si os resultados obtidos pelos

pesquisadores individuais dos diferentes domínios científicos. A partir do estabelecimento deste

objetivo, segue-se a ênfase ao trabalho coletivo e igualmente o acento no que é intersubjetivamente

apreensível. Daí se origina a busca de um sistema de fórmulas neutro, um simbolismo liberto das

impurezas das linguagens históricas, bem como a busca de um sistema total de conceitos. Aspira-

se à limpeza e à clareza, recusam-se distâncias obscuras e profundezas insondáveis. Na ciência não

há “profundezas”; a superfície está em toda parte: tudo o que é vivenciado forma uma rede

complexa, nem sempre passível de uma visão panorâmica e frequentemente apenas apreensível

por partes. Tudo é acessível ao homem; e o homem é a medida de todas as coisas. Aqui se mostra

afinidade com os sofistas e não com os platônicos; com os epicuristas e não com os pitagóricos,

com todos os que defendem o ser mundano e a imanência (diesseitigkeit). A concepção científica

do mundo desconhece enigmas insolúveis. O esclarecimento dos problemas filosóficos

tradicionais conduz a que eles sejam parcialmente desmascarados como pseudoproblemas e

parcialmente transformados em problemas empíricos sendo assim submetidos ao juízo das

ciências empíricas. A tarefa do trabalho filosófico consiste neste esclarecimento de problemas e

enunciados, não, porém, em propor enunciados “filosóficos” próprios. O método deste

esclarecimento é o da análise lógica. Sobre ele diz Russell: “penetrou gradativamente na filosofia,

mediante a investigação crítica da matemática. Representa, a meu ver, um progresso da mesma

espécie daquele que foi introduzido na física por Galileo: resultados parciais pormenorizados e

verificáveis ocupam o lugar de generalidades amplas e não-testadas, recomendadas apenas por um

certo apelo à imaginação”.

Este método de análise lógica é o que essencialmente distingue o recente positivismo e empirismo

do antigo, mais biológico e psicológico em sua orientação. Se alguém afirma: “existe um Deus”, “o

fundamento primário do mundo é o inconsciente”, “há uma enteléquia como princípio condutor



no ser vivo”, não lhe dizemos: “o que dizes é falso”, mas perguntamo-lhes: “o que queres dizer

com teus enunciados?”, e então se mostra haver um limite preciso entre duas espécies de

enunciados. À primeira pertencem os enunciados tais como são feitos na ciência empírica. Seu

sentido se constata mediante análise lógica ou, mais exatamente, mediante redução aos enunciados

mais simples sobre o que é dado empiricamente. Os outros enunciados, a que pertencem os

anteriormente mencionados, mostram-se totalmente vazios de significação, caso sejam tomados

como o metafísico os entende. Pode-se certamente, com frequência, transformá-los em

enunciados empíricos. Neste caso, porém, perdem seu conteúdo de sentimento, que é, a maioria

das vezes, precisamente essencial ao metafísico. O metafísico e o teólogo, compreendendo mal a si

próprios, creem expressar algo com suas proposições, descrever um estado de coisas. A análise

mostra, todavia, que tais proposições nada significam, sendo apenas expressão de algo como um

sentimento perante a vida [Lebensgefühl]. Tal expressão certamente pode ser uma tarefa

significativa no âmbito da vida. O meio adequado a isso é, porém, a arte: a poesia lírica ou a

música, por exemplo. Se, em vez disso, se escolhe a roupagem verbal de uma teoria, surge um

perigo: simula-se um conteúdo teórico onde não existe nenhum. Caso o metafísico ou o teólogo

queiram manter a roupagem linguística habitual, devem ter claro e reconhecer nitidamente que

não realizam descrição, mas expressão, que não produzem teoria, isto é, comunicação de

conhecimento, mas poesia ou mito. Se um místico afirma ter vivências que se situam sobre ou

para além de todos os conceitos, não se pode contestá-lo, mas ele não pode falar sobre isso, pois

falar significa apreender em conceitos, reduzir a fatos [Tatbestände] cientificamente articuláveis.

A filosofia metafísica é recusada pela concepção científica do mundo. Como se devem, porém,

esclarecer os descaminhos da metafísica? Tal questão pode ser posta a partir de diferentes pontos-

de-vista: sob os aspectos psicológico, sociológico e lógico. As investigações na direção psicológica

encontram-se ainda em estágio inicial. Pontos de partida para uma explicação mais radical se

situam talvez na psicanálise freudiana. A situação é semelhante quanto às investigações

sociológicas. Mencione-se a teoria da “superestrutura ideológica”. Encontra-se aqui um campo

ainda aberto a uma compensadora pesquisa futura.

Mais desenvolvido está o esclarecimento da origem lógica dos descaminhos metafísicos,

especialmente pelos trabalhos de Russell e Wittgenstein. Dois erros lógicos fundamentais

encontram-se nas teorias metafísicas, e já na posição das questões: um vínculo demasiadamente

estreito com a forma das linguagens tradicionais e a ausência de clareza quanto à realização lógica

do pensamento. A linguagem comum emprega, por exemplo, a mesma classe de palavras, o



substantivo, tanto para coisas (“maçã”), como para propriedades (“dureza”), relações (“amizade”)

e processos (“sono”), induzindo assim a uma concepção objetual dos conceitos funcionais

(hipostatização, substancialização). Podem-se mencionar numerosos exemplos semelhantes, onde

a linguagem conduz a erros que foram igualmente fatídicos à filosofia.

O segundo erro fundamental da metafísica consiste na concepção de que o pensamento possa

conduzir a conhecimentos a partir de si, sem a utilização de qualquer material empírico, ou que

possa, ao menos, a partir de estados-de-coisa dados alcançar conteúdos novos, mediante

inferência. A investigação lógica leva, porém, ao resultado de que todo pensamento, toda

inferência, não consiste senão na passagem de proposições a outras proposições que nada contêm

que naquelas já não estivesse (transformação tautológica). Não é possível, portanto, desenvolver

uma metafísica a partir do “pensamento puro”.

Deste modo, mediante a análise lógica, supera-se não apenas a metafísica no sentido próprio e

clássico da palavra, especialmente a metafísica escolástica e a dos sistemas do idealismo alemão,

como também a metafísica oculta do apriorismo kantiano e moderno. A concepção científica do

mundo não admite um conhecimento incondicionalmente válido a partir da razão pura, “juízos

sintéticos a priori”, tais como os que estão à base da teoria do conhecimento kantiana e, mais

ainda, de toda ontologia e metafísica pré e pós-kantianas. Os juízos da aritmética, da geometria,

certos princípios da física, que são tomados por Kant como exemplos de conhecimento

apriorístico, serão discutidos posteriormente. A tese fundamental do empirismo moderno

consiste exatamente na recusa da possibilidade de conhecimento sintético a priori. A concepção

científica do mundo admite apenas proposições empíricas sobre objetos de toda espécie e

proposições analíticas da lógica e da matemática.

Todos os partidários da concepção científica do mundo estão de acordo na recusa a metafísica,

seja a declarada, seja a velada do apriorismo. O Círculo de Viena defende, porém, além disso, a

concepção de que também os enunciados do realismo (crítico) e do idealismo sobre a realidade ou

não-realidade do mundo exterior e do heteropsíquico são de caráter metafísico, já que estão

sujeitos às mesmas objeções a que estão os enunciados da metafísica antiga: são destituídos de

sentido porque não verificáveis e sem conteúdo fático. Algo é “real” por estar enquadrado pela

estrutura total da experiência.

A intuição, especialmente realizada como fonte de conhecimento pelos metafísicos, não é

recusada absolutamente pela concepção científica do mundo. Exige-se, porém, e busca-se



gradativamente uma justificação racional ulterior de todo conhecimento intuitivo. Todos os

meios são permitidos ao pesquisador; o que foi descoberto deve, porém, resistir a exame posterior.

Recusa-se a concepção que vê na intuição uma espécie de conhecimento de valor mais elevado e

de mais profunda penetração, capaz de conduzir para além dos conteúdos sensíveis da experiência,

e livre das estreitas cadeias do pensamento conceitual.

Caracterizamos a concepção científica do mundo essencialmente mediante duas determinações.

Em primeiro lugar, ela é empirista e positivista: há apenas conhecimento empírico, baseado no

imediatamente dado. Com isso se delimita o conteúdo da ciência legítima. Em segundo lugar, a

concepção científica do mundo se caracteriza pela aplicação de um método determinado, o da

análise lógica. O esforço do trabalho científico tem por objetivo alcançar a ciência unificada,

mediante a aplicação de tal análise lógica ao material empírico. Do mesmo modo que o sentido de

todo enunciado científico deve poder ser indicado por meio de uma redução a um enunciado

sobre o dado, assim também o sentido de cada conceito, pertencente a qualquer ramo da ciência,

deve poder ser indicado por meio de uma redução gradativa a outros conceitos, até aos conceitos

de grau mínimo, que se relacionam ao próprio dado. Caso se empreendesse tal análise para todos

os conceitos, estes se enquadrariam em um sistema de redução, em um “sistema de constituição”.

As investigações visando a um tal sistema de constituição, a teoria da constituição, configuram,

assim, o quadro em que se aplica a análise lógica pela concepção científica do mundo. A realização

de tais investigações mostra muito cedo que a lógica tradicional aristotélico-escolástica é

totalmente insuficiente para este objetivo. Somente com a moderna lógica simbólica (“logística”)

conseguiu-se obter a exigida precisão nas definições conceituais e nos enunciados, bem como

formalizar o processo intuitivo de inferência do pensamento comum, isto é, conduzi-lo a uma

forma rigorosa e controlada automaticamente pelo mecanismo simbólico. As investigações da

teoria da constituição mostram que os conceitos das vivências e qualidades autopsíquicas

pertencem às camadas mais baixas do sistema de constituição. Sobre elas descansam os objetos

físicos. A partir destes constituem-se os objetos heteropsíquicos e enfim os objetos das ciências

sociais. O enquadramento dos conceitos dos diferentes ramos científicos no sistema de

constituição já é hoje, em seus grandes traços, reconhecível, mas resta ainda muito a ser feito para

que seja levado a efeito com maior exatidão. Com a demonstração da possibilidade e a exibição da

forma do sistema completo dos conceitos, tornar-se-á simultaneamente reconhecível a referência

de todos os enunciados ao dado e, com isso, a forma estrutural da ciência unificada.



Nesta descrição científica, apenas a estrutura (forma de ordenação) dos objetos pode ser incluída,

não sua “essência”. O que une os homens na linguagem são as fórmulas estruturais; nelas se

apresenta o conteúdo do conhecimento comum dos homens. As qualidades vivenciadas

subjetivamente — a vermelhidão, o prazer, — são, como tais, apenas vivências, e não

conhecimentos. A óptica física inclui apenas o que também um cego pode, em princípio,

compreender.

3 - DOMÍNIOS DE PROBLEMAS

3.1 Fundamentos da Aritmética

Nos trabalhos e discussões do Círculo de Viena, trata-se um grande número de diferentes

problemas, oriundo de diferentes ramos científicos. O empenho é o de conduzir as diferentes

direções de problemas à unificação sistemática, para assim esclarecer a situação dos problemas.

Os problemas de fundamento da aritmética se tornaram de especial significação histórica para o

desenvolvimento da concepção científica do mundo, pois foram eles que deram o impulso para o

desenvolvimento de uma lógica nova. Após o desenvolvimento extraordinariamente frutuoso da

matemática nos séculos XVIII e XIX, quando mais se atentou à riqueza dos novos resultados do

que ao exame sutil dos fundamentos conceituais, tornou-se enfim manifesta a inevitabilidade de

tal exame, sob pena de que a matemática perdesse a sempre elogiada certeza de sua construção.

Este exame tornou-se ainda mais urgente quando surgiram certas contradições, os “paradoxos da

teoria dos conjuntos”. Teve-se logo de reconhecer que não se tratava apenas de dificuldades em

um domínio particular da matemática, mas de contradições lógicas gerais, “antinomias”, que

indicavam erros nos fundamentos da lógica tradicional. A tarefa de eliminar estas contradições de

um impulso especialmente forte ao desenvolvimento ulterior da lógica. Reuniram-se assim os

esforços por um esclarecimento do conceito de número e por uma reforma interna da lógica.

Desde Leibniz e Lambert, esteve sempre viva a ideia de dominar a realidade mediante uma elevada

precisão dos conceitos e dos procedimentos de inferência e de alcançar tal precisão por meio de

um simbolismo imitado ao matemático. Depois de Boole, Venn e outros, especialmente Frege

(1884), Schröder (1890) e Peano (1895) trabalharam nesta tarefa. Com base nestes trabalhos

prévios, Whitehead e Russell (1910) puderam construir um sistema consistente de lógica em

forma simbólica (“logística”), que não apenas evitava as contradições da lógica antiga, como



também a superava de muito em riqueza e aplicabilidade prática. Whitehead e Russell deduziram

deste sistema lógico os conceitos da aritmética e da análise, para, deste modo, conferir à

matemática um fundamento seguro na lógica.

Nesta tentativa de superação da crise de fundamentos da aritmética (e da teoria dos conjuntos),

permaneceram, todavia, subsistindo certas dificuldades que até o presente não encontraram

solução satisfatória e definitiva. Atualmente três orientações diferentes defrontam-se neste

domínio. Além do “logicismo” de Russell e Whitehead, encontra-se o “formalismo” de Hilbert,

que concebe a aritmética como um jogo de fórmulas com regras determinadas, e o

“intuicionismo” de Brouwer, segundo o qual os conhecimentos aritméticos repousam em uma

intuição irredutível de dualidade-unidade (Zwei-Einheit). As discussões entre estas três

orientações são seguidas com o máximo interesse pelo Círculo de Viena. Não se pode ainda prever

aonde a decisão finalmente conduzirá; em todo caso nela residirá simultaneamente uma decisão

sobre a estrutura da lógica. Daí a importância deste problema para a concepção científica do

mundo. Muitos são da opinião de que a distância entre as três orientações não é tão grande

quanto parece. Supõem que traços essenciais das três orientações se aproximarão do

desenvolvimento ulterior e que provavelmente, com a utilização das ideias de grande alcance de

Wittgenstein, se unirão na solução final.

A concepção do caráter tautológico da matemática, baseada nas investigações de Russell e

Wittgenstein, é também defendida pelo Círculo de Viena. Observe-se que esta concepção se opõe

não apenas ao apriorismo e ao intuicionismo, mas também ao empirismo mais antigo (por

exemplo, Mill) que pretendia, de certo modo, derivar a matemática e a lógica de maneira indutivo-

experimental.

Em conexão com estes problemas da aritmética e da lógica estão também as investigações sobre a

natureza do método axiomático em geral (conceitos de completude, independência, monomorfia,

não-ambiguidade, etc.), bem como sobre a construção de sistemas axiomáticos para domínios

matemáticos determinados.

3.2 Fundamentos da Física

Originariamente, o maior interesse do círculo de Viena dirigia-se aos problemas metodológicos

das ciências da realidade. Estimulados por ideias de Mach, Poincaré, Duhem, discutiram-se os

problemas de submissão da realidade mediante sistemas científicos e, especialmente, sistemas



hipotéticos e axiomáticos. Um sistema axiomático pode ser encarado, em primeiro lugar, de modo

totalmente desligado de qualquer aplicação empírica, como um sistema de definições implícitas.

Quer-se com isso dizer que os conceitos que aparecem nos axiomas não são fixados ou, de certo

modo, definidos segundo o seu conteúdo, mas apenas em suas relações recíprocas, por meio dos

axiomas. Um tal sistema axiomático, contudo, somente obtém significação para a realidade

mediante acréscimo de definições ulteriores, as “definições coordenativas”

[Zuordnungsdefinitionen], mediante as quais se indicam os objetos da realidade que devem ser

considerados membros do sistema axiomático. O desenvolvimento da ciência empírica, que

pretende reproduzir a realidade com uma rede de conceitos e juízos o mais uniforme e simples

possível, pode ocorrer de dois modos, como se mostra historicamente. As alterações necessárias

devido a novas experiências podem ser efetuadas ou nos axiomas ou nas definições coordenativas.

Com isso, se toca o problema das convenções, tratado especialmente por Poincaré.

O problema metodológico da aplicação dos sistemas axiomáticos à realidade interessa em

princípio a todos os ramos da ciência. É, porém, compreensível que até o momento as

investigações tenham sido frutíferas quase exclusivamente para a física, já que no atual estágio do

desenvolvimento histórico da ciência, a física está, de muito, à frente das outras ciências no que

tange à precisão e à finura da construção conceitual.

A análise epistemológica dos conceitos principais da ciência natural tem livrado sempre mais estes

conceitos de misturas metafísicas que aderiram a eles desde tempos primitivos. Especialmente os

conceitos de espaço, tempo, substância, causalidade, probabilidade, foram purificados por

Helmholtz, Mach, Einstein e outros. As doutrinas do espaço absoluto e do tempo absoluto foram

superadas pela teoria da relatividade. Espaço e tempo não mais são recipientes absolutos, mas

apenas estruturas ordenadoras de processos elementares. A substância material foi dissolvida pela

teoria atômica e pela teoria do campo. A causalidade foi despida de seu caráter antropomórfico de

uma “atuação” [Einwirkung] ou “conexão necessária” e reduzida à relação de condicionalidade e

coordenação funcional. Além disso, substituíram-se leis da natureza, tidas como rigorosas, por leis

estatísticas, e, com base na teoria quântica, até mesmo aumentam as dúvidas quanto à

aplicabilidade do conceito de uma regularidade estrita aos fenômenos nas menores regiões espaço-

temporais. O conceito de probabilidade é reduzido ao conceito empiricamente apreensível de

frequência relativa.



Mediante a aplicação do método axiomático aos problemas mencionados, em todos os âmbitos

separam-se os componentes empíricos da ciência dos meramente convencionais; o conteúdo dos

enunciados, das definições. Não mais resta lugar para os juízos sintéticos a priori. A possibilidade

de conhecimento não mais se baseia em que a razão humana imprima sua forma ao material, mas

em que o material seja ordenado de um determinado modo. Nada se pode saber de antemão sobre

a espécie e o grau desta ordem. O mundo poderia ser muito mais ou muito menos ordenado do

que é, sem que se perdesse a cognoscibilidade. Apenas a pesquisa da ciência empírica, penetrando

gradativamente, pode-nos ensinar em que medida o mundo é regular. O método da indução, a

inferência do ontem para o amanhã, do aqui para o lá, é certamente válido apenas se subsiste uma

regularidade. Este método não repousa, contudo, sobre uma pressuposição apriorística desta

regularidade, e pode ser empregado, suficiente ou insuficientemente fundamentado, onde quer

que conduza a resultados frutíferos. Jamais garante certeza, mas a reflexão epistemológica exige

que se conceda significação a uma inferência indutiva apenas na medida em que possa ser

empiricamente examinada. A concepção científica do mundo não rejeitará o resultado de um

trabalho de pesquisa por ter sido este obtido por meios insuficientes, esclarecido

insuficientemente do ponto de vista lógico ou fundamentado insuficientemente do ponto de

vista empírico. Pretenderá e exigirá sempre, contudo, o exame com meios auxiliares claros, a saber,

a redução mediata ou imediata ao vivenciado.

3.3 Fundamentos da Geometria

No âmbito dos fundamentos da física, o problema do espaço físico alcançou uma significação

especial nas últimas décadas. As investigações de Gauss (1816), Bolyai (1823), Lobatchevski

(1835) e outros conduziram à geometria não-euclidiana, ao reconhecimento de que o sistema

geométrico clássico de Euclides, que até então reinava sozinho, era apenas um em um conjunto

infinito de sistemas, todos igualmente legítimos do ponto de vista lógico. Com isto, levantou-se a

questão de qual destas geometrias seria a do espaço real. Já Gauss quisera decidir esta questão,

medindo a soma dos ângulos de um grande triângulo. A geometria física tornava-se, assim, uma

ciência empírica, um ramo da física. Os problemas foram mais desenvolvidos, especialmente por

Riemann (1868), Helmholtz (1868) e Poincaré (1904). Poincaré acentuou, sobretudo, a conexão

da geometria física com todos os demais ramos da física: a questão da natureza do espaço real só

pode ser respondida no contexto de um sistema total de física. Einstein encontrou então um tal



sistema, mediante o qual se respondeu a esta questão no sentido de um determinado sistema não-

euclidiano.

Por meio deste desenvolvimento, a geometria física foi separada cada vez mais nitidamente da

geometria matemática pura. Esta, por sua vez, foi gradativamente mais e mais formalizada,

mediante o desenvolvimento ulterior da análise lógica. Em primeiro lugar, foi aritmetizada, isto é,

interpretada como teoria de um determinado sistema numérico. Foi, então, axiomatizada, ou seja,

apresentada por meio de um sistema axiomático que concebe os elementos geométricos (pontos,

etc.) como objetos indefinidos e fixa apenas suas relações recíprocas. Finalmente, a geometria foi

logicizada, isto é, apresentada como uma teoria de estruturas relacionais determinadas. A

geometria tornou-se assim o mais importante domínio de aplicação do método axiomático e da

teoria geral das relações, provocando, deste modo, o mais forte impulso para o desenvolvimento

destes dois métodos que então se tornaram tão significativos para o desenvolvimento da própria

lógica e, assim, por sua vez, para a concepção científica do mundo em geral.

As relações entre geometria matemática e geometria física conduziram naturalmente ao problema

da aplicação de sistemas axiomáticos à realidade, que, como foi mencionado, também

desempenha importante papel nas investigações mais gerais sobre os fundamentos da física.

3.4 Problemas de Fundamentos da Biologia e da Psicologia

Os metafísicos sempre distinguiram com predileção a biologia como um domínio especial. Isto se

expressou na doutrina de uma força vital especial, no vitalismo. Os modernos defensores desta

doutrina esforçam-se em conduzir a doutrina da forma obscura e vaga do passado a uma versão

clara, do ponto de vista conceitual. No lugar da força vital, aparecem as “dominantes” (Reinke,

1899) ou “enteléquias” (Driesch, 1905). Tais conceitos são rejeitados como metafísicos pela

concepção científica do mundo, uma vez que não satisfazem a exigência de redutibilidade ao

dado. O mesmo vale para o chamado “psicovitalismo”, que ensina uma intervenção da alma, um

“papel condutor do espiritual no material”. Caso, porém, se desligue do vitalismo metafísico o

núcleo empírico palpável, resta a tese de que os processos da natureza orgânica decorrem segundo

leis que não podem ser reduzidas a leis físicas. Uma análise mais exata mostra que esta tese

equivale à afirmação de que certos domínios da realidade não estariam submetidos a uma

regularidade uniforme e radical.



É compreensível que a concepção científica do mundo possa mostrar confirmações mais nítidas

de suas visões fundamentais em domínios que já atingiram precisão conceitual do que em outros

domínios: no domínio da física mais do que no domínio da psicologia. As formas linguísticas em

que ainda hoje falamos no domínio do psíquico formaram-se em tempos passados, baseadas em

certas representações metafísicas da alma. A formação de conceitos no domínio da psicologia é

dificultada, sobretudo, por tais deficiências da linguagem: carga metafísica e incongruência lógica.

A isto acrescem ainda certas dificuldades fáticas. A consequência é que até o momento a maioria

dos conceitos empregados na psicologia são definidos deficientemente. Quanto a alguns não é

nem mesmo certo se são dotados de sentido ou se são tomados como tais apenas pelo uso

linguístico. Assim, para a análise epistemológica, quase tudo ainda está por ser feito nesse

domínio. Certamente a análise é aqui também mais difícil do que que no domínio do físico. A

tentativa da psicologia behaviorista de abranger todo o psíquico no comportamento de corpos e,

portanto, em um nível acessível à percepção, está próxima, em sua atitude fundamental, à

concepção científica do mundo.

3.5 Fundamentos das Ciências Sociais

Todo ramo da ciência, em especial da física e da matemática, é levado, em um estágio anterior ou

posterior de seu desenvolvimento, à necessidade de um exame de seus fundamentos, a uma análise

lógica de seus conceitos. Tal é, portanto, o caso, também, nos domínios científicos sociológicos,

em primeira linha histórica e economia política. Já há certa de um século está em um curso nestes

domínios um processo de separação de misturas metafísicas. Ainda não se alcançou aqui o mesmo

grau de purificação alcançado na física. Por outro lado, talvez neste caso a tarefa de purificação

seja também menos urgente. Segundo parece, em tal âmbito o peso metafísico não foi

particularmente forte, mesmo no auge da metafísica e da teologia. Talvez isto se deva a que os

conceitos desse domínio, como guerra e paz, importação e exportação, estejam mais próximos à

experimenta imediata do que conceitos tais como átomo e éter. Não é demasiado difícil

abandonar conceitos como “espírito do povo” e, em vez deles, tomar por objeto grupos de

indivíduos de determinada espécie. Quesnay, Adam Smith, Ricardo, Comte, Marx, Menger,

Walras, Müller-Leyer, para citar pesquisadores das mais diferentes orientações, atuaram no sentido

de uma atitude empirista e antimetafísica. O objeto da história e da economia política são

homens, coisas e sua disposição.



4 - RETROSPECTIVA E PERSPECTIVA

A moderna concepção científica do mundo desenvolveu-se a partir dos trabalhos acerca dos

problemas citados. Vimos como, na física, o esforço para obter resultados palpáveis, inicialmente

mesmo com um instrumental científico insuficiente ou ainda insuficientemente esclarecido, viu-

se forçado sempre mais a empreender também investigações metodológicas. Assim se processou o

desenvolvimento do método de construção de hipóteses e, posteriormente, o desenvolvimento do

método axiomático e da análise lógica. A construção de conceitos alcançou, deste modo, clareza e

rigor sempre maiores. O desenvolvimento da pesquisa de fundamentos da geometria física, da

aritmética conduziu também, como vimos, aos mesmos problemas metodológicos. Foi

principalmente destas fontes que se originaram os problemas com que os representantes da

concepção científica do mundo hoje se ocupam preferencialmente. É compreensível que no

Círculo de Viena ainda permaneça nitidamente reconhecível a origem de seus membros a partir de

diferentes domínios de problemas. Devido a isso resultam também frequentemente diferenças de

orientação de interesses e pontos-de-vista, que levam a concepções diversas. É, porém,

característico que as diferenças diminuem mediante o esforço pela formulação precisa, pela

aplicação de uma linguagem e de um simbolismo lógico exatos, pela diferenciação nítida entre o

conteúdo teórico de uma tese e as meras representações acompanhantes [Begleitvorstellungen].

Gradativamente cresce o fundo de concepções comuns que constituem o núcleo da concepção

científica do mundo, a que se ligam, com divergência subjetiva mais acentuada, as camadas

exteriores.

Retrospectivamente torna-se-nos nítida a essência da nova concepção científica do mundo por

oposição à filosofia tradicional. Não se estabelecem “proposições filosóficas” próprias, mas

apenas se esclarecem proposições, e precisamente as proposições da ciência empírica, como o

vimos nos diferentes domínios de problemas anteriormente discutidos. Alguns representantes da

concepção científica do mundo não mais querem aplicar a palavra “filosofia” ao seu trabalho, a

fim de acentuar ainda mais a oposição à filosofia sistemática. Como quer que tais investigações

venham a ser designadas, algo é certo: não há filosofia como ciência fundamental ou universal, ao

lado ou sobre os diferentes domínios da ciência empírica. Não há caminho para conhecimento de

conteúdo ao lado do da experiência; não há um reino das ideias, que estaria sobre ou além da

experiência. Todavia, o trabalho das investigações “filosóficas” ou “de fundamentos”, no sentido

da concepção científica do mundo, permanece importante, pois o esclarecimento lógico dos



conceitos, proposições e métodos científicos libera de preconceitos inibidores. A análise lógica e

epistemológica não quer impor limitações à pesquisa científica; pelo contrário, põe-lhe à

disposição um domínio, o mais completo possível, de possibilidades formais, do qual deve

escolher a adequada à respectiva experiência (por exemplo, as geometrias não-euclidianas e a teoria

da relatividade).

Os representantes da concepção científica do mundo postam-se decididamente no solo da simples

experiência humana. Lançam-se confiantemente ao trabalho de remover do caminho o entulho

metafísico e teológico dos séculos; ou como pensam alguns, após um intervalo metafísico, voltam

a uma imagem unitária e imanente (diesseitig) do mundo, como, em certo sentido, a que já estava

à base da crença mágica, livre de teologia, dos antigos princípios.

O incremento da inclinação metafísica e teologizante que hoje se verifica em muitas associações e

seitas, em livros e periódicos, em conferências e cursos universitários, parece apoiar-se nas violentas

lutas sociais e econômicas do presente. Um dos grupos de combatentes, mantendo-se preso ao

passado no domínio social, cultiva também as atitudes tradicionais, frequentemente há muito

superadas, da metafísica e da teologia, enquanto outro grupo, voltado para a modernidade,

especialmente na Europa central, recusa tais atitudes e se põe sobre o solo da ciência empírica. Este

desenvolvimento se associa ao do moderno processo de produção, que se configura de um modo

cada vez mais mecanizado e técnico, deixando sempre menos espaço a representações metafísicas.

Tal desenvolvimento se associa também à decepção das grandes massas pela postura daqueles que

preconizam as doutrinas metafísicas e teológicas tradicionais. Resulta, assim, que, em muitos

países, as massas recusam estas doutrinas, agora muito mais conscientemente do que no passado, e

se inclinam por uma concepção mundana e empirista, em conexão com sua atitude socialista. Em

outros tempos, o materialismo foi a expressão desta concepção. Entrementes, porém, o empirismo

moderno se desenvolveu a partir de muitas formas insuficientes e alcançou uma configuração

sólida na concepção científica do mundo.

Assim, a concepção científica do mundo está próxima à vida contemporânea. Na verdade, duras

lutas e hostilidades certamente a ameaçam. Não obstante, há muitos que não desanimam, mas

face à presente situação sociológica, aguardam com esperança o desenvolvimento futuro.

Certamente nem todo partidário da concepção científica do mundo será um combatente.

Aqueles que se comprazem na solidão, levarão uma existência retirada, sobre as montanhas

geladas da lógica; alguns, talvez, até mesmo desprezem a mistura com as massas e lamentem a



“trivialização” inevitável com a divulgação. Mas suas realizações também se inserem no

desenvolvimento histórico. Presenciamos a penetração, em crescente medida, do espírito da

concepção científica do mundo nas formas da vida privada e pública, do ensino, da educação, da

arquitetura, e a sua contribuição na configuração da vida econômica e social, segundo princípios

racionais. A concepção científica do mundo serve à vida, e a vida a acolhe.

APÊNDICE

1. Membros do Círculo de Viena

Gustav Bergmann

Rudolf Carnap

Herbert Feigl

Philipp Frank

Kurt Gödel

Hans Hahn

Viktor Kraft

Karl Menger

Marcel Natkin

Otto Neurath

Olga Hahn-Neurath

Theodor Radakovic

Moritz Schlick

Friedrich Waismann



2. Simpatizantes do Círculo de Viena

Walter Dubislav

Josef Frank

Kurt Grelling

Hasso Härten

E. Kaila

Heinrich Loewy

F. P. Ramsey

Hans Reichenbach

Kurt Reidemeister

Edgar Zilsel

3. Representantes Principais da Concepção Científica do Mundo

Albert Einstein

Bertrand Russell

Ludwig Wittgenstein

Arquipélago Filosófico, Vol. 1, No. 21 (2025), e-021

ISSN 3086-1136

Leituras adicionais

1. The Logical Structure of the World (Der logische Aufbau der Welt) — Rudolf Carnap Amzn

2. Language, Truth and Logic — A.J. Ayer Amzn

3. General Theory of Knowledge — Moritz Schlick Amzn

https://amzn.to/44WIpAj?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4pCpEdO?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/3Yn8WmC?ref=arquipelago.fi


4. Philosophical Papers (2 volumes) — Moritz Schlick Amzn

5. Empiricism, Logic, and Mathematics — Hans Hahn Amzn

6. Philosophical Foundations of Probability Theory — Hans Reichenbach Amzn

7. The Rise of Scientific Philosophy — Hans Reichenbach Amzn

8. Modern Science and Its Philosophy — Philipp Frank Amzn

9. Foundations of the Social Science — Otto Neurath Amzn

10. Philosophical Foundations of Physics — Rudolf Carnap Amzn

11. The Direction of Time — Hans Reichenbach Amzn

12. Introduction to Symbolic Logic and Its Applications — Rudolf Carnap Amzn

Coletâneas e Antologias

13. The Vienna Circle: Studies in the Origins, Development, and Influence of Logical

Empiricism — Friedrich Stadler Amzn

14. Logical Positivism — A.J. Ayer (ed.) Amzn

15. The Legacy of the Vienna Circle — Maria Carla Galavotti (ed.) Amzn

16. Vienna Circle Institute Yearbook — Série Amzn

17. Logical Empiricism: Historical and Contemporary Perspectives — Paolo Parrini, Wesley

Salmon, Merrilee Salmon Amzn

18. The Cambridge companion to logical positivism — Richardson & Uebel (orgs.) Amzn

Estudos Históricos e Biográficos

19. A Viena de Wittgenstein — Allan Janik e Stephen Toulmin Amzn

20. The Vienna Circle and Logical Empiricism: Re-evaluation and Future Perspectives —

Friedrich Stadler Amzn

https://amzn.to/4aaxKFD?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4oJx0uJ?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/3MD5kdA?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/48RYiJv?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/48xrZk9?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/3KqfUUP?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4rREiPW?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4iQL1Wh?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4q0zWEa?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4pIfWq8?ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=ayer+logical+positivism&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=legacy+vienna+circle+galavotti&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=vienna+circle+institute+yearbook&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=logical+empiricism+parrini&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/3MCzQUW?ref=arquipelago.fi
https://amzn.to/4pxqRmN?ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=vienna+circle+logical+empiricism+stadler&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi


21. Carnap and Twentieth-Century Thought — A.W. Carus Amzn

22. Carnap, Tarski, and Quine at Harvard — Greg Frost-Arnold Amzn

23. Exact Thinking in Demented Times — Karl Sigmund Amzn

24. Logical Empiricism in North America — Gary Hardcastle e Alan Richardson Amzn

25. The Cambridge Companion to Logical Empiricism — Alan Richardson e Thomas Uebel

(eds.) Amzn

26. Wittgenstein and the Vienna Circle — Brian McGuinness Amzn

27. Schlick and the Vienna Circle — Fynn Ole Engler e Matthias Neuber Amzn

Obras em Português

28. O Círculo de Viena — Oswaldo Porchat Amzn

29. Positivismo Lógico — Alberto Oliva (organizador) Amzn

Estudos Contemporâneos

30. Reconsidering Logical Positivism — Michael Friedman Amzn

31. The Practical Turn in Philosophy of Science — Estudos sobre o legado do Círculo Amzn

32. Verification, Meaning, and Truth — Thomas Uebel Amzn

33. Otto Neurath: Philosophy Between Science and Politics — Jordi Cat, Nancy Cartwright,

Lola Fleck Amzn

34. The Semantic Tradition from Kant to Carnap — J. Alberto Coffa Amzn

35. Origins of Logical Empiricism — Ronald N. Giere e Alan W. Richardson Amzn

36. Carnap Brought Home: The View from Jena — Steve Awodey e Carsten Klein Amzn

https://www.amazon.com.br/s?k=carnap+twentieth+century+thought+carus&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=carnap+tarski+quine+harvard&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=exact+thinking+demented+times&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=logical+empiricism+north+america&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br//?s+k=cambridge+companion+logical+empiricism&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br//?s+k=wittgenstein+vienna+circle+mcguinness&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=schlick+vienna+circle&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=c%C3%ADrculo+de+viena+porchat&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=positivismo+l%C3%B3gico+alberto+oliva&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=friedman+reconsidering+logical+positivism&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=practical+turn+philosophy+science&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=verification+meaning+truth+uebel&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=otto+neurath+philosophy&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=The+Semantic+Tradition+from+Kant+to+Carnap&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=origins+logical+empiricism&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi
https://www.amazon.com.br/s?k=carnap+brought+home&tag=arquipelago07-20&ref=arquipelago.fi


Artigo:Manifesto do Círculo de Viena, 1929

Autor(es):Hans Hahn, Otto Neurath, Rudolf Carnap

Data: 14 Dez 2025

Volume: 1

Número: 21

Páginas: e-021

ISSN: 3086-1136

@article{a-concepcao-cientifica-do-mundo-o-circulo-de-viena,

author = {Hans Hahn & Otto Neurath & Rudolf Carnap},

title = {Manifesto do Círculo de Viena, 1929},

year = {2025},

month = {Dez},

journal = {Arquipélago Filosófico},

volume = {1},

number = {21},

pages = {e-021},

issn = {3086-1136},

url = {https://arquipelago.fi/a-concepcao-cientifica-do-mundo-o-circulo-de-viena/}

}


